
  

 
  
Interpretation and Indigenous Wisdom 
 
Ismail Martono1*, Mursalim1, Muryani1  
1 Universitas Islam Negeri Sultan Aji Muhammad Idris, Indonesia 
 
        0709ismailmartono@gmail.com* 

ARTICLE INFO 
Article history: 

Received 
November 16, 

2025 
Revised 

November 09, 
2025 

Accepted 
December 30, 

2025 
 

Abstract 

This study examines the concept of local-wisdom Qur’anic exegesis as an 
interpretive approach that integrates the Qur’anic message with the language, 
values, and cultural symbols of Nusantara communities. Using a qualitative library-
research method, this study traces the development of local-wisdom tafsir from the 
interpretive practices of Prophet Muhammad صلى الله عليه وسلم, the spread of Islam across various 
regions, to its consolidation in the Nusantara through dakwah and local-language 
manuscripts. The findings show that this approach facilitates public understanding, 
strengthens the cultural identity of Islam Nusantara, and serves as an effective 
medium for religious communication. Nevertheless, it also presents limitations, 
including the potential dominance of cultural elements over the text and the need for 
interpreters to possess competence in both cultural knowledge and Qur’anic 
sciences. This study affirms that local-wisdom tafsir is an essential approach for 
contextualizing the Qur’an in multicultural societies. 
 
Keywords: : Local-Wisdom Exegesis, Nusantara Culture, History of Tafsir, Qur’anic 

Interpretation. 

Published by  CV. Creative Tugu Pena 
Website  https:/attractivejournal.com/index.php/bpr 
ISSN  2775-2305 
Copyright   This is an open access article under the CC BY SA license 
  https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/ 

 @ 2025 by the authors 

 
PENDAHULUAN 

Kajian tentang hubungan antara teks Al-Qur’an dan budaya lokal terus berkembang seiring 

meningkatnya perhatian terhadap konteks sosial dalam penafsiran. Di berbagai wilayah Muslim, 

termasuk Nusantara, masyarakat memiliki tradisi, bahasa, dan sistem nilai yang beragam sehingga 

membutuhkan pendekatan tafsir yang mampu menjembatani pesan universal Al-Qur’an dengan 

realitas budaya setempat. Dalam konteks ini, tafsir kearifan lokal menjadi salah satu corak 

penafsiran yang menonjol karena memanfaatkan unsur-unsur budaya—seperti pepatah, simbol 

adat, bahasa daerah, dan praktik sosial—untuk menjelaskan makna ayat. 

Meskipun tradisi ini telah lama hadir dalam khazanah intelektual Islam Nusantara, kajian 

akademik mengenai tafsir kearifan lokal masih menunjukkan ketimpangan. Banyak penelitian lebih 

berfokus pada sejarah Islamisasi Nusantara dan karya-karya klasik tafsir, sementara kajian yang 

menelaah bentuk, metodologi, serta kontribusi tafsir berbasis budaya lokal dalam dinamika 

keagamaan masyarakat masih relatif terbatas. Padahal, pemahaman mengenai corak ini penting 

untuk melihat bagaimana teks Al-Qur’an berinteraksi dengan struktur sosial dan budaya yang 

kompleks, serta bagaimana ulama lokal mengonstruksi makna keagamaan yang kontekstual. 

Selain itu, meningkatnya diskursus tentang moderasi beragama dan integrasi budaya dalam 

studi Islam menjadikan pembahasan tafsir kearifan lokal semakin relevan. Pendekatan ini tidak 

hanya berfungsi sebagai metode penafsiran, tetapi juga sebagai strategi dakwah yang adaptif, 

terutama di tengah masyarakat multikultural seperti Indonesia. Karena itu, kajian sistematis 

mengenai konsep, perkembangan historis, dan ragam bentuk tafsir kearifan lokal diperlukan untuk 

memahami kontribusinya bagi tradisi keilmuan Islam dan kehidupan sosial masyarakat. 

 

 

 

                                                                                                                         Open Access 
 

Vol. 5, No. 1, April 2025 
https://attractivejournal.com/index.php/bpr/ 

 
 

 
 

https://attractivejournal.com/index.php/bpr
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

131 
 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library 

research) yang berfokus pada penelusuran dan analisis berbagai sumber tertulis terkait tafsir 

kearifan lokal, seperti buku, artikel jurnal, manuskrip tafsir Nusantara, serta penelitian terdahulu 

yang relevan. Data dikumpulkan melalui teknik dokumentasi dengan cara mengidentifikasi, 

memilih, dan mengkaji literatur yang secara langsung membahas konsep, sejarah, dan bentuk-

bentuk penafsiran berbasis budaya lokal. Selanjutnya, data dianalisis menggunakan metode analisis 

isi (content analysis) untuk menelaah pola penafsiran, pendekatan budaya, serta konstruksi 

pemahaman keagamaan yang muncul dalam karya-karya tersebut. Analisis dilakukan melalui 

proses reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan yang bertujuan menghasilkan 

deskripsi komprehensif dan analitis mengenai perkembangan tafsir kearifan lokal dalam tradisi 

keilmuan Islam Nusantara. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Tafsir Kearifan Lokal 

Tafsir kearifan lokal merupakan corak penafsiran Al-Qur’an yang menempatkan budaya 

sebagai medium epistemologis untuk memahami pesan ilahi. Dalam pendekatan ini, unsur budaya 

seperti bahasa daerah, pepatah adat, simbol sosial, kesenian tradisional, serta nilai-nilai yang hidup 

dalam masyarakat dijadikan perangkat penjelas ayat, dengan tujuan agar kandungan Al-Qur’an 

dapat diterima secara lebih kontekstual oleh komunitas lokal. Pendekatan ini berangkat dari 

kesadaran bahwa setiap masyarakat memiliki cara berpikir, berbahasa, dan mengekspresikan nilai 

moral yang berbeda, sehingga pemahaman keagamaan tidak dapat dilepaskan dari realitas sosial 

tempat penafsiran itu lahir. 

Dalam kerangka keilmuan, tafsir kearifan lokal merupakan kelanjutan logis dari prinsip 

bahwa teks Al-Qur’an selalu berinteraksi dengan kondisi budaya pembacanya. Hal ini dapat dilihat 

sejak masa Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم, ketika beliau menjelaskan ayat dengan menggunakan analogi, 

idiom, dan praktik sosial yang dekat dengan struktur budaya masyarakat Arab. Dengan demikian, 

tafsir kearifan lokal bukanlah inovasi baru, melainkan kelanjutan historis dari praktik penafsiran 

yang menyesuaikan metode dan gaya penyampaian dengan kebutuhan audiens. Ketika Islam 

menyebar ke berbagai wilayah, corak penafsiran yang adaptif ini terus berkembang dan 

menemukan ekspresi khasnya dalam budaya Nusantara. Lebih jauh, tafsir kearifan lokal tidak 

hanya berfungsi sebagai teknik penjelasan, tetapi memiliki dimensi sosiologis dan pedagogis. Dari 

sisi sosiologis, pendekatan ini memperlihatkan bagaimana masyarakat lokal mengolah pesan Al-

Qur’an melalui kategori budaya yang mereka pahami. Dari sisi pedagogis, penggunaan bahasa dan 

simbol budaya membuat ajaran yang abstrak menjadi lebih konkret, sehingga pesan moral, etika, 

dan spiritual Al-Qur’an dapat dijangkau oleh masyarakat akar rumput. Dengan demikian, tafsir 

kearifan lokal bukan hanya alat pemahaman, tetapi juga sarana pembentukan karakter keagamaan 

yang relevan dengan realitas sosial masyarakat. 

Keberadaan tafsir kearifan lokal juga memiliki dimensi teologis penting. Ia menunjukkan 

bahwa Islam sebagai agama universal tidak bersifat meniadakan budaya, melainkan memandu dan 

menyucikan budaya agar sejalan dengan nilai tauhid dan akhlak. Penafsiran berbasis lokal dengan 

demikian menjadi upaya menjadikan Al-Qur’an membumi, hidup, dan fungsional di tengah 

masyarakat. Karena itu, ulama Nusantara tidak sekadar menyesuaikan ayat dengan budaya lokal, 

tetapi juga melakukan proses filterisasi nilai, sehingga budaya yang dilibatkan tetap berada dalam 

batas-batas syariat. 

Dengan karakteristik tersebut, tafsir kearifan lokal dapat dipahami sebagai model penafsiran 

yang memadukan teks, konteks, dan budaya dalam satu kesatuan yang harmonis. Pendekatan ini 

memperkaya khazanah tafsir Islam sekaligus menunjukkan bagaimana kearifan lokal dapat 

menjadi jembatan bagi masyarakat dalam memahami pesan universal Al-Qur’an. 



 

132 
 

. 

 

Sejarah Munculnya Tafsir Kearifan Lokal 

Zaman Nabi Muhammad  صلى الله عليه وسلم (632–610 M) 

Nabi menafsirkan ayat dengan bahasa dan budaya Arab. Ini menjadi dasar konsep penafsiran 

kontekstual. Pada masa Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم, tafsir Al-Qur’an dilakukan secara langsung melalui 

penjelasan Nabi kepada para sahabat. Proses penafsiran ini berlangsung dalam ruang sosial budaya 

Arab, yang saat itu memiliki tradisi lisan yang kuat, penggunaan syair, perumpamaan, dan 

ungkapan-ungkapan khas masyarakat Badui. Karena itu, penafsiran Nabi sangat kental dengan 

konteks budaya Arab sebagai media untuk memahamkan makna ayat. Hal ini menunjukkan bahwa 

sejak awal Islam, penafsiran Al-Qur’an sudah bersifat kontekstual dan dekat dengan situasi 

masyarakat setempat. 

Tafsir Nabi juga memanfaatkan realitas sosial Arab sebagai contoh agar pesan ayat dapat 

dipahami secara konkret. Misalnya, ayat tentang perdagangan dijelaskan melalui praktik dagang 

masyarakat Quraisy, dan ayat tentang kesabaran dijelaskan melalui peristiwa-peristiwa kehidupan 

Nabi dan sahabat. Dengan demikian, budaya Arab menjadi wadah pertama bagi penafsiran Al-

Qur’an. Pola inilah yang kemudian menjadi landasan metodologis bagi munculnya tafsir kearifan 

lokal pada masa-masa berikutnya, ketika Islam menyebar ke berbagai wilayah dengan budaya yang 

beragam. 

Selain itu, interaksi Nabi dengan suku-suku Arab dari berbagai daerah memperlihatkan 

bagaimana penjelasan ayat disesuaikan dengan kondisi pendengar. Perbedaan dialek, kebiasaan, 

serta tradisi setiap kabilah tidak menjadi penghalang bagi Nabi dalam menyampaikan pemahaman 

Al-Qur’an. Para ulama kemudian melihat praktik ini sebagai legitimasi bahwa budaya lokal dapat 

digunakan sebagai media dakwah dan penafsiran sepanjang tidak bertentangan dengan syariat. 

Dengan demikian, masa kenabian memberikan fondasi penting bahwa tafsir tidak bersifat 

kaku, tetapi terbuka terhadap kearifan lokal. Praktik Nabi inilah yang kemudian diikuti oleh para 

sahabat dan tabi’in, dan pada akhirnya melahirkan tradisi tafsir lokal ketika Islam masuk ke 

wilayah non-Arab seperti Persia, Afrika Utara, India, dan Nusantara. 

Penyebaran Islam ke Berbagai Daerah (Abad 7–10 M) 

Ketika Islam menyebar, ulama menyesuaikan dakwah dengan situasi budaya lokal. Selain 

bentuk-bentuk penafsiran langsung berupa penjelasan lisan, Nabi juga memberikan keteladanan 

melalui praktik kehidupan sehari-hari yang menjadi tafsir aplikatif (tafsir bi al-hal). Misalnya, cara 

Nabi bermuamalah, mengatur keluarga, memimpin masyarakat, dan menyelesaikan konflik. Semua 

tindakan tersebut berada dalam bingkai budaya Arab saat itu sehingga menjadi contoh konkret 

bagaimana sebuah ajaran dapat dipahami melalui kearifan lokal masyarakat Arab. Pendekatan ini 

menunjukkan bahwa pemaknaan ayat tidak dilepaskan dari struktur sosial dan budaya yang 

melingkupi umat pada masa tersebut. 

Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم juga kerap menyesuaikan gaya bahasa dan bentuk   komunikasi ketika 

menjelaskan ayat kepada kelompok yang berbeda. Ketika berbicara dengan masyarakat Mekah, 

bahasa yang digunakan lebih pendek dan menyentuh aspek spiritual karena mereka berada dalam 

budaya perdagangan yang pragmatis. Namun ketika berinteraksi dengan masyarakat Madinah yang 

multicultural terdiri dari suku Aus, Khazraj, dan komunitas Yahudi penjelasan ayat sering 

disampaikan dengan pendekatan sosial-komunal. Ini menunjukkan bagaimana konteks kultural 

mempengaruhi corak penafsiran sejak masa awal Islam. 

Prinsip fleksibilitas dalam penyampaian makna ayat ini kemudian dipahami oleh para ulama 

sebagai dasar bahwa budaya dapat menjadi sarana untuk memperjelas maksud Al-Qur’an. Karena 

itu, ketika Islam menyebar ke wilayah non-Arab, para dai, sahabat, dan tabi’in pun mengadaptasi 

gaya dakwah dan penafsiran sesuai budaya lokal masing-masing. Dengan demikian, kearifan lokal 



 

133 
 

tidak hanya boleh digunakan dalam penafsiran, tetapi merupakan kelanjutan wajar dari praktik 

penafsiran yang dicontohkan Nabi 

Islam Masuk Nusantara (Abad 13–16 M) 

Islam berkembang melalui jalur perdagangan dan dakwah ulama. Masyarakat yang belum 

memahami bahasa Arab membutuhkan penjelasan berbahasa daerahMasuknya Islam ke Nusantara 

pada abad ke-13 hingga ke-16 M berlangsung secara damai melalui jalur perdagangan internasional 

yang melibatkan para pedagang Arab, Persia, Gujarat, dan ulama sufi. Proses Islamisasi ini tidak 

hanya membawa ajaran agama, tetapi juga pendekatan dakwah yang adaptif terhadap budaya lokal. 

Karena sebagian besar masyarakat Nusantara saat itu belum memahami bahasa Arab, para 

mubaligh menggunakan bahasa daerah untuk menjelaskan makna Al-Qur’an dan ajaran Islam. Hal 

ini menandai lahirnya praktik penafsiran kearifan lokal dalam konteks Nusantara, yaitu penafsiran 

yang menggabungkan nilai Islam dengan budaya setempat. 

Selain itu, para ulama yang memiliki latar belakang tasawuf berperan penting dalam 

menyebarkan Islam melalui pendekatan budaya. Mereka memanfaatkan kesenian lokal seperti 

tembang Jawa, hikayat Melayu, serta simbol-simbol adat untuk menjelaskan akhlak, tauhid, dan 

hukum-hukum dasar Islam. Pendekatan ini membuat masyarakat lokal mudah menerima ajaran Al-

Qur’an tanpa merasa bertentangan dengan identitas budayanya. Karena itu, periode Islamisasi awal 

di Nusantara menjadi fondasi munculnya tafsir kearifan lokal yang berkembang kemudian dalam 

bentuk suluk, serat, hikayat, dan karya-karya berbahasa daerah. 

Bukti historis lain menunjukkan bahwa lembaga pesantren yang mulai tumbuh pada abad 

ke-15 juga menjadi pusat penyebaran tafsir lokal. Para kiai mengajarkan ayat-ayat Al-Qur’an 

menggunakan bahasa Jawa, Aceh, Bugis, dan Melayu sebagai bentuk adaptasi budaya. Penjelasan 

ayat dengan konteks kehidupan agraris, maritim, dan feodal di Nusantara membuat tafsir lebih 

mudah dipahami masyarakat. Pola ini menunjukkan bahwa kearifan lokal bukan muncul tiba-tiba, 

tetapi merupakan respons alami terhadap kebutuhan dakwah yang dekat dengan realitas 

masyarakat. 

 

Kelebihan dan Kekurangan Tafsir Kearifan Lokal 

Kelebihan Tafsir Kearifan Lokal 

Tafsir kearifan lokal memiliki sejumlah kelebihan yang menjadikannya relevan dalam 

konteks masyarakat Nusantara 

Pertama, pendekatan ini memudahkan masyarakat memahami ajaran Al-Qur’an karena 

penjelasan disampaikan melalui bahasa, konsep, dan simbol-simbol budaya yang telah dikenal. 

Ketika nilai Al-Qur’an diterjemahkan ke dalam bahasa daerah atau dijelaskan melalui pepatah dan 

tradisi setempat, masyarakat lebih mudah menangkap makna ayat dan menghubungkannya dengan 

realitas kehidupan sehari-hari. Kedekatan ini membuat ajaran Islam tidak tampak asing, tetapi 

hadir sebagai bagian yang menyatu dengan lingkungan sosial. 

Kedua, tafsir kearifan lokal lebih dekat dengan konteks budaya pembaca, sehingga mampu 

menghadirkan pemahaman agama yang membumi. Penggunaan media budaya seperti wayang, 

pantun, tembang, atau nilai sosial seperti gotong royong dan siri’ na pacce memungkinkan tafsir 

bekerja tidak hanya sebagai penjelasan teks, tetapi juga sebagai perangkat edukatif yang 

menyentuh aspek moral dan sosial masyarakat.  

Ketiga, pendekatan ini berperan dalam melestarikan budaya Islam Nusantara, karena 

budaya lokal tidak dihapus, tetapi diarahkan agar sejalan dengan nilai-nilai Qur’ani. Integrasi 

budaya-budaya luhur dengan ajaran Islam memperkuat identitas keagamaan masyarakat sekaligus 

menjaga kekayaan tradisi lokal. 

Keempat, tafsir kearifan lokal terbukti efektif sebagai media dakwah, terutama di daerah 

yang memiliki tradisi kuat dan bahasa daerah yang dominan. Dengan memakai perangkat budaya 

yang sudah akrab, penyampaian nilai Al-Qur’an menjadi lebih komunikatif dan tepat sasaran. Hal 



 

134 
 

ini menjadikan tafsir berbasis kearifan lokal tidak hanya sebagai metode penafsiran, tetapi juga 

sebagai pendekatan strategis dalam memperkuat pemahaman keislaman yang moderat dan 

inklusif. 

Kekurangan Tafsir Kearifan Lokal 

Di samping kelebihannya, tafsir kearifan lokal juga memiliki beberapa kekurangan yang 

perlu diperhatikan.  

Pertama, terdapat risiko unsur budaya menjadi terlalu dominan sehingga menggeser 

kedudukan teks Al-Qur’an. Ketika budaya dijadikan kerangka utama dalam penafsiran, terdapat 

kemungkinan pemahaman ayat menjadi bias atau terpengaruh oleh tradisi tertentu yang tidak 

sesuai dengan prinsip syariat. Oleh sebab itu, pendekatan ini memerlukan kehati-hatian agar 

budaya hanya berfungsi sebagai media, bukan sebagai sumber ajaran itu sendiri. 

Kedua, penafsiran berbasis budaya terkadang dipandang tidak murni oleh sebagian 

kalangan, terutama mereka yang mengutamakan pendekatan tekstual. Mereka berpendapat bahwa 

integrasi budaya dapat menimbulkan penafsiran yang tidak konsisten dengan kaidah ilmu tafsir 

yang baku.  

Ketiga, pendekatan ini membutuhkan kompetensi ganda, yaitu pemahaman mendalam 

terhadap budaya lokal dan penguasaan metodologi tafsir. Tidak semua ulama atau peneliti memiliki 

kedua kemampuan tersebut secara seimbang, sehingga risiko kesalahan tafsir bisa terjadi jika 

analisis budaya tidak dilakukan secara tepat. 

Dengan demikian, kelebihan dan kekurangan tersebut menunjukkan bahwa tafsir kearifan 

lokal memiliki potensi besar dalam mendekatkan ajaran Al-Qur’an kepada masyarakat, namun 

tetap memerlukan batasan metodologis agar tidak keluar dari prinsip-prinsip dasar penafsiran 

Islam. 

 

KESIMPULAN 

Kajian ini menegaskan bahwa tafsir kearifan lokal merupakan bentuk penafsiran yang 

berupaya menghubungkan pesan universal Al-Qur’an dengan realitas budaya masyarakat 

Nusantara melalui pemanfaatan bahasa daerah, pepatah adat, simbol sosial, serta tradisi kesenian 

sebagai media pemahaman. Sejarah perkembangan menunjukkan bahwa pendekatan kontekstual 

ini berakar sejak masa Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم, berkembang dalam proses penyebaran Islam ke 

berbagai wilayah, dan menemukan ekspresi khasnya ketika Islam masuk ke Nusantara melalui jalur 

perdagangan dan dakwah ulama sufi. Tradisi ini kemudian menguat pada abad ke-16 hingga ke-19 

melalui karya-karya berbahasa daerah dan pengajaran pesantren. Hasil kajian memperlihatkan 

bahwa tafsir kearifan lokal memiliki kelebihan dalam memudahkan pemahaman masyarakat, 

memperkuat identitas budaya Islam Nusantara, dan menjadi sarana dakwah yang efektif, meskipun 

tetap memiliki keterbatasan seperti potensi dominasi budaya dan kebutuhan kompetensi ganda 

bagi penafsir. Dengan demikian, tafsir kearifan lokal merupakan pendekatan penting untuk 

menghadirkan pemahaman Islam yang kontekstual dan inklusif, namun tetap memerlukan kehati-

hatian metodologis agar tidak menggeser prinsip dasar Al-Qur’an. 

Berdasarkan hasil kajian ini, disarankan agar penelitian tentang tafsir kearifan lokal terus 

dikembangkan melalui kajian yang lebih mendalam terhadap manuskrip-manuskrip daerah, tradisi 

pesantren, serta karya tafsir lokal yang belum banyak diteliti, sehingga kekayaan intelektual Islam 

Nusantara dapat terpetakan secara lebih komprehensif. Para peneliti dan akademisi juga perlu 

memperkuat metodologi kajian budaya dalam studi tafsir agar integrasi antara teks dan konteks 

dapat dilakukan secara proporsional tanpa menggeser prinsip-prinsip dasar penafsiran Al-Qur’an. 

Selain itu, lembaga pendidikan Islam diharapkan mengintegrasikan nilai-nilai kearifan lokal dalam 

proses pembelajaran untuk memperkuat pemahaman Islam yang moderat, inklusif, dan relevan 

dengan kehidupan masyarakat. Pendekatan ini penting tidak hanya untuk memperkaya khazanah 

keilmuan, tetapi juga untuk memperkuat identitas keagamaan dan budaya umat Islam di Indonesia. 



 

135 
 

 
DAFTAR PUSTAKA  
Abidin, A. Z. Tafsir Nusantara dan Kearifan Lokal. Jakarta: Prenada Media, 2022.  
Anwar, S. Tafsir Sosial-Budaya pada Masa Nabi. Yogyakarta: Lentera Qur’ani, 2023.  
Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Nusantara dan Islamisasi Asia Tenggara. Edisi revisi. Jakarta: 

Kencana, 2023.  
Bashori, L. “Konstruksi Pemahaman Islam Berbasis Budaya Lokal.” Journal of Islamic Civilization 12, 

no. 2 (2024).  
Fathurrahman, Oman. “Peran Ulama Sufi dalam Pembentukan Islam Lokal Nusantara.” Journal of 

Indonesian Islam 17, no. 1 (2024).  
Hakim, R., and S. Fadilah. Islam dan Budaya Lokal: Kajian Mutakhir. Bandung: Pustaka Ulama 

Nusantara, 2023.  
Hidayat, R. “Konteks Budaya dalam Pola Komunikasi Nabi Muhammad.” Jurnal Sirah Nabawiyah 5, 

no. 2 (2024).  
Madani, F. Historisitas Dakwah dan Tafsir Nabi. Jakarta: Pustaka Hikmah, 2022.  
Mas’ud, F. “Kontekstualisasi Tafsir pada Masa Nabi.” Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Hadis 14, no. 1 

(2024).  
Mu’izzuddin. Pesantren dan Tradisi Tafsir Lokal. Yogyakarta: Ar-Raniry Press, 2023.  
Rahman, F. “Tafsir Kearifan Lokal dan Moderasi Beragama di Indonesia.” Jurnal Islam Nusantara 9, 

no. 1 (2024).  
Rahmawati, F. “Jejak Tafsir Awal dalam Naskah Melayu dan Jawa.” Jurnal Manuskrip Nusantara 9, 

no. 2 (2024).  
Rijal, S. “Genealogi Tafsir Berbasis Budaya dalam Tradisi Islam.” Journal of Islamic Civilization 13, 

no. 2 (2024).  
Syamsuddin, M. Metodologi Tafsir Kontekstual di Era Modern. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga Press, 

2024. 
 
 

 


