,',-?.Bulletin of Pedagogical Research Vol. 5, No. 1, April 2025

https://attractivejournal.com/index.php/bpr/

Interpretation and Indigenous Wisdom

Ismail Martono?!*, Mursalim?, Muryani?
1 Universitas Islam Negeri Sultan Aji Muhammad Idris, Indonesia

@ 0709ismailmartono@gmail.com*
Abstract

This study examines the concept of local-wisdom Qur’anic exegesis as an
ARTICLE INFO interpretive approach that integrates the Qur’anic message with the language,
values, and cultural symbols of Nusantara communities. Using a qualitative library-
Received research method, this study traces the development of local-wisdom tafsir from the
November 16, interpretive practices of Prophet Muhammad %, the spread of Islam across various
2025 regions, to its consolidation in the Nusantara through dakwah and local-language
Revised manuscripts. The findings show that this approach facilitates public understanding,
November 09, strengthens the cultural identity of Islam Nusantara, and serves as an effective
2025 medium for religious communication. Nevertheless, it also presents limitations,
Accepted including the potential dominance of cultural elements over the text and the need for
December 30, interpreters to possess competence in both cultural knowledge and Qur’anic
2025 sciences. This study affirms that local-wisdom tafsir is an essential approach for
contextualizing the Qur’an in multicultural societies.

Article history:

Keywords: : Local-Wisdom Exegesis, Nusantara Culture, History of Tafsir, Qur’anic

Interpretation.
Published by CV. Creative Tugu Pena
Website https:/attractivejournal.com/index.php/bpr
ISSN 2775-2305

Copyright This is an open access article under the CC BY SA license
@ ®0O https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

@ 2025 by the authors

PENDAHULUAN
Kajian tentang hubungan antara teks Al-Qur’an dan budaya lokal terus berkembang seiring

meningkatnya perhatian terhadap konteks sosial dalam penafsiran. Di berbagai wilayah Muslim,
termasuk Nusantara, masyarakat memiliki tradisi, bahasa, dan sistem nilai yang beragam sehingga
membutuhkan pendekatan tafsir yang mampu menjembatani pesan universal Al-Qur'an dengan
realitas budaya setempat. Dalam konteks ini, tafsir kearifan lokal menjadi salah satu corak
penafsiran yang menonjol karena memanfaatkan unsur-unsur budaya—seperti pepatah, simbol
adat, bahasa daerah, dan praktik sosial—untuk menjelaskan makna ayat.

Meskipun tradisi ini telah lama hadir dalam khazanah intelektual Islam Nusantara, kajian
akademik mengenai tafsir kearifan lokal masih menunjukkan ketimpangan. Banyak penelitian lebih
berfokus pada sejarah Islamisasi Nusantara dan karya-karya klasik tafsir, sementara kajian yang
menelaah bentuk, metodologi, serta kontribusi tafsir berbasis budaya lokal dalam dinamika
keagamaan masyarakat masih relatif terbatas. Padahal, pemahaman mengenai corak ini penting
untuk melihat bagaimana teks Al-Qur'an berinteraksi dengan struktur sosial dan budaya yang
kompleks, serta bagaimana ulama lokal mengonstruksi makna keagamaan yang kontekstual.

Selain itu, meningkatnya diskursus tentang moderasi beragama dan integrasi budaya dalam
studi Islam menjadikan pembahasan tafsir kearifan lokal semakin relevan. Pendekatan ini tidak
hanya berfungsi sebagai metode penafsiran, tetapi juga sebagai strategi dakwah yang adaptif,
terutama di tengah masyarakat multikultural seperti Indonesia. Karena itu, kajian sistematis
mengenai konsep, perkembangan historis, dan ragam bentuk tafsir kearifan lokal diperlukan untuk
memahami kontribusinya bagi tradisi keilmuan Islam dan kehidupan sosial masyarakat.


https://attractivejournal.com/index.php/bpr
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library
research) yang berfokus pada penelusuran dan analisis berbagai sumber tertulis terkait tafsir
kearifan lokal, seperti buku, artikel jurnal, manuskrip tafsir Nusantara, serta penelitian terdahulu
yang relevan. Data dikumpulkan melalui teknik dokumentasi dengan cara mengidentifikasi,
memilih, dan mengkaji literatur yang secara langsung membahas konsep, sejarah, dan bentuk-
bentuk penafsiran berbasis budaya lokal. Selanjutnya, data dianalisis menggunakan metode analisis
isi (content analysis) untuk menelaah pola penafsiran, pendekatan budaya, serta konstruksi
pemahaman keagamaan yang muncul dalam karya-karya tersebut. Analisis dilakukan melalui
proses reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan yang bertujuan menghasilkan
deskripsi komprehensif dan analitis mengenai perkembangan tafsir kearifan lokal dalam tradisi
keilmuan Islam Nusantara.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Tafsir Kearifan Lokal

Tafsir kearifan lokal merupakan corak penafsiran Al-Qur'an yang menempatkan budaya
sebagai medium epistemologis untuk memahami pesan ilahi. Dalam pendekatan ini, unsur budaya
seperti bahasa daerah, pepatah adat, simbol sosial, kesenian tradisional, serta nilai-nilai yang hidup
dalam masyarakat dijadikan perangkat penjelas ayat, dengan tujuan agar kandungan Al-Qur’an
dapat diterima secara lebih kontekstual oleh komunitas lokal. Pendekatan ini berangkat dari
kesadaran bahwa setiap masyarakat memiliki cara berpikir, berbahasa, dan mengekspresikan nilai
moral yang berbeda, sehingga pemahaman keagamaan tidak dapat dilepaskan dari realitas sosial
tempat penafsiran itu lahir.

Dalam kerangka keilmuan, tafsir kearifan lokal merupakan kelanjutan logis dari prinsip
bahwa teks Al-Qur’an selalu berinteraksi dengan kondisi budaya pembacanya. Hal ini dapat dilihat
sejak masa Nabi Muhammad #, ketika beliau menjelaskan ayat dengan menggunakan analogi,
idiom, dan praktik sosial yang dekat dengan struktur budaya masyarakat Arab. Dengan demikian,
tafsir kearifan lokal bukanlah inovasi baru, melainkan kelanjutan historis dari praktik penafsiran
yang menyesuaikan metode dan gaya penyampaian dengan kebutuhan audiens. Ketika Islam
menyebar ke berbagai wilayah, corak penafsiran yang adaptif ini terus berkembang dan
menemukan ekspresi khasnya dalam budaya Nusantara. Lebih jauh, tafsir kearifan lokal tidak
hanya berfungsi sebagai teknik penjelasan, tetapi memiliki dimensi sosiologis dan pedagogis. Dari
sisi sosiologis, pendekatan ini memperlihatkan bagaimana masyarakat lokal mengolah pesan Al-
Qur’an melalui kategori budaya yang mereka pahami. Dari sisi pedagogis, penggunaan bahasa dan
simbol budaya membuat ajaran yang abstrak menjadi lebih konkret, sehingga pesan moral, etika,
dan spiritual Al-Qur’an dapat dijangkau oleh masyarakat akar rumput. Dengan demikian, tafsir
kearifan lokal bukan hanya alat pemahaman, tetapi juga sarana pembentukan karakter keagamaan
yang relevan dengan realitas sosial masyarakat.

Keberadaan tafsir kearifan lokal juga memiliki dimensi teologis penting. la menunjukkan
bahwa [slam sebagai agama universal tidak bersifat meniadakan budaya, melainkan memandu dan
menyucikan budaya agar sejalan dengan nilai tauhid dan akhlak. Penafsiran berbasis lokal dengan
demikian menjadi upaya menjadikan Al-Qur'an membumi, hidup, dan fungsional di tengah
masyarakat. Karena itu, ulama Nusantara tidak sekadar menyesuaikan ayat dengan budaya lokal,
tetapi juga melakukan proses filterisasi nilai, sehingga budaya yang dilibatkan tetap berada dalam
batas-batas syariat.

Dengan karakteristik tersebut, tafsir kearifan lokal dapat dipahami sebagai model penafsiran
yang memadukan teks, konteks, dan budaya dalam satu kesatuan yang harmonis. Pendekatan ini
memperkaya khazanah tafsir Islam sekaligus menunjukkan bagaimana kearifan lokal dapat
menjadi jembatan bagi masyarakat dalam memahami pesan universal Al-Qur’an.

131



Sejarah Munculnya Tafsir Kearifan Lokal
Zaman Nabi Muhammad £ (610-632 M)

Nabi menafsirkan ayat dengan bahasa dan budaya Arab. Ini menjadi dasar konsep penafsiran
kontekstual. Pada masa Nabi Muhammad #, tafsir Al-Qur’an dilakukan secara langsung melalui
penjelasan Nabi kepada para sahabat. Proses penafsiran ini berlangsung dalam ruang sosial budaya
Arab, yang saat itu memiliki tradisi lisan yang kuat, penggunaan syair, perumpamaan, dan
ungkapan-ungkapan khas masyarakat Badui. Karena itu, penafsiran Nabi sangat kental dengan
konteks budaya Arab sebagai media untuk memahamkan makna ayat. Hal ini menunjukkan bahwa
sejak awal Islam, penafsiran Al-Qur'an sudah bersifat kontekstual dan dekat dengan situasi
masyarakat setempat.

Tafsir Nabi juga memanfaatkan realitas sosial Arab sebagai contoh agar pesan ayat dapat
dipahami secara konkret. Misalnya, ayat tentang perdagangan dijelaskan melalui praktik dagang
masyarakat Quraisy, dan ayat tentang kesabaran dijelaskan melalui peristiwa-peristiwa kehidupan
Nabi dan sahabat. Dengan demikian, budaya Arab menjadi wadah pertama bagi penafsiran Al-
Qur’an. Pola inilah yang kemudian menjadi landasan metodologis bagi munculnya tafsir kearifan
lokal pada masa-masa berikutnya, ketika Islam menyebar ke berbagai wilayah dengan budaya yang
beragam.

Selain itu, interaksi Nabi dengan suku-suku Arab dari berbagai daerah memperlihatkan
bagaimana penjelasan ayat disesuaikan dengan kondisi pendengar. Perbedaan dialek, kebiasaan,
serta tradisi setiap kabilah tidak menjadi penghalang bagi Nabi dalam menyampaikan pemahaman
Al-Qur’an. Para ulama kemudian melihat praktik ini sebagai legitimasi bahwa budaya lokal dapat
digunakan sebagai media dakwah dan penafsiran sepanjang tidak bertentangan dengan syariat.

Dengan demikian, masa kenabian memberikan fondasi penting bahwa tafsir tidak bersifat
kaku, tetapi terbuka terhadap kearifan lokal. Praktik Nabi inilah yang kemudian diikuti oleh para
sahabat dan tabi'in, dan pada akhirnya melahirkan tradisi tafsir lokal ketika Islam masuk ke
wilayah non-Arab seperti Persia, Afrika Utara, India, dan Nusantara.

Penyebaran Islam ke Berbagai Daerah (Abad 7-10 M)

Ketika Islam menyebar, ulama menyesuaikan dakwah dengan situasi budaya lokal. Selain
bentuk-bentuk penafsiran langsung berupa penjelasan lisan, Nabi juga memberikan keteladanan
melalui praktik kehidupan sehari-hari yang menjadi tafsir aplikatif (tafsir bi al-hal). Misalnya, cara
Nabi bermuamalah, mengatur keluarga, memimpin masyarakat, dan menyelesaikan konflik. Semua
tindakan tersebut berada dalam bingkai budaya Arab saat itu sehingga menjadi contoh konkret
bagaimana sebuah ajaran dapat dipahami melalui kearifan lokal masyarakat Arab. Pendekatan ini
menunjukkan bahwa pemaknaan ayat tidak dilepaskan dari struktur sosial dan budaya yang
melingkupi umat pada masa tersebut.

Nabi Muhammad # juga kerap menyesuaikan gaya bahasa dan bentuk komunikasi ketika
menjelaskan ayat kepada kelompok yang berbeda. Ketika berbicara dengan masyarakat Mekah,
bahasa yang digunakan lebih pendek dan menyentuh aspek spiritual karena mereka berada dalam
budaya perdagangan yang pragmatis. Namun ketika berinteraksi dengan masyarakat Madinah yang
multicultural terdiri dari suku Aus, Khazraj, dan komunitas Yahudi penjelasan ayat sering
disampaikan dengan pendekatan sosial-komunal. Ini menunjukkan bagaimana konteks kultural
mempengaruhi corak penafsiran sejak masa awal Islam.

Prinsip fleksibilitas dalam penyampaian makna ayat ini kemudian dipahami oleh para ulama
sebagai dasar bahwa budaya dapat menjadi sarana untuk memperjelas maksud Al-Qur’an. Karena
itu, ketika Islam menyebar ke wilayah non-Arab, para dai, sahabat, dan tabi'in pun mengadaptasi
gaya dakwah dan penafsiran sesuai budaya lokal masing-masing. Dengan demikian, kearifan lokal

132



tidak hanya boleh digunakan dalam penafsiran, tetapi merupakan kelanjutan wajar dari praktik
penafsiran yang dicontohkan Nabi
Islam Masuk Nusantara (Abad 13-16 M)

Islam berkembang melalui jalur perdagangan dan dakwah ulama. Masyarakat yang belum
memahami bahasa Arab membutuhkan penjelasan berbahasa daerahMasuknya Islam ke Nusantara
pada abad ke-13 hingga ke-16 M berlangsung secara damai melalui jalur perdagangan internasional
yang melibatkan para pedagang Arab, Persia, Gujarat, dan ulama sufi. Proses Islamisasi ini tidak
hanya membawa ajaran agama, tetapi juga pendekatan dakwah yang adaptif terhadap budaya lokal.
Karena sebagian besar masyarakat Nusantara saat itu belum memahami bahasa Arab, para
mubaligh menggunakan bahasa daerah untuk menjelaskan makna Al-Qur’an dan ajaran Islam. Hal
ini menandai lahirnya praktik penafsiran kearifan lokal dalam konteks Nusantara, yaitu penafsiran
yang menggabungkan nilai Islam dengan budaya setempat.

Selain itu, para ulama yang memiliki latar belakang tasawuf berperan penting dalam
menyebarkan Islam melalui pendekatan budaya. Mereka memanfaatkan kesenian lokal seperti
tembang Jawa, hikayat Melayu, serta simbol-simbol adat untuk menjelaskan akhlak, tauhid, dan
hukum-hukum dasar Islam. Pendekatan ini membuat masyarakat lokal mudah menerima ajaran Al-
Qur’an tanpa merasa bertentangan dengan identitas budayanya. Karena itu, periode Islamisasi awal
di Nusantara menjadi fondasi munculnya tafsir kearifan lokal yang berkembang kemudian dalam
bentuk suluk, serat, hikayat, dan karya-karya berbahasa daerah.

Bukti historis lain menunjukkan bahwa lembaga pesantren yang mulai tumbuh pada abad
ke-15 juga menjadi pusat penyebaran tafsir lokal. Para kiai mengajarkan ayat-ayat Al-Qur’an
menggunakan bahasa Jawa, Aceh, Bugis, dan Melayu sebagai bentuk adaptasi budaya. Penjelasan
ayat dengan konteks kehidupan agraris, maritim, dan feodal di Nusantara membuat tafsir lebih
mudah dipahami masyarakat. Pola ini menunjukkan bahwa kearifan lokal bukan muncul tiba-tiba,
tetapi merupakan respons alami terhadap kebutuhan dakwah yang dekat dengan realitas
masyarakat.

Kelebihan dan Kekurangan Tafsir Kearifan Lokal
Kelebihan Tafsir Kearifan Lokal

Tafsir kearifan lokal memiliki sejumlah kelebihan yang menjadikannya relevan dalam
konteks masyarakat Nusantara

Pertama, pendekatan ini memudahkan masyarakat memahami ajaran Al-Qur’an karena
penjelasan disampaikan melalui bahasa, konsep, dan simbol-simbol budaya yang telah dikenal.
Ketika nilai Al-Qur’an diterjemahkan ke dalam bahasa daerah atau dijelaskan melalui pepatah dan
tradisi setempat, masyarakat lebih mudah menangkap makna ayat dan menghubungkannya dengan
realitas kehidupan sehari-hari. Kedekatan ini membuat ajaran Islam tidak tampak asing, tetapi
hadir sebagai bagian yang menyatu dengan lingkungan sosial.

Kedua, tafsir kearifan lokal lebih dekat dengan konteks budaya pembaca, sehingga mampu
menghadirkan pemahaman agama yang membumi. Penggunaan media budaya seperti wayang,
pantun, tembang, atau nilai sosial seperti gotong royong dan siri’ na pacce memungkinkan tafsir
bekerja tidak hanya sebagai penjelasan teks, tetapi juga sebagai perangkat edukatif yang
menyentuh aspek moral dan sosial masyarakat.

Ketiga, pendekatan ini berperan dalam melestarikan budaya Islam Nusantara, karena
budaya lokal tidak dihapus, tetapi diarahkan agar sejalan dengan nilai-nilai Qur’ani. Integrasi
budaya-budaya luhur dengan ajaran Islam memperkuat identitas keagamaan masyarakat sekaligus
menjaga kekayaan tradisi lokal.

Keempat, tafsir kearifan lokal terbukti efektif sebagai media dakwah, terutama di daerah
yang memiliki tradisi kuat dan bahasa daerah yang dominan. Dengan memakai perangkat budaya
yang sudah akrab, penyampaian nilai Al-Qur’an menjadi lebih komunikatif dan tepat sasaran. Hal

133



ini menjadikan tafsir berbasis kearifan lokal tidak hanya sebagai metode penafsiran, tetapi juga
sebagai pendekatan strategis dalam memperkuat pemahaman keislaman yang moderat dan
inklusif.

Kekurangan Tafsir Kearifan Lokal

Di samping kelebihannya, tafsir kearifan lokal juga memiliki beberapa kekurangan yang
perlu diperhatikan.

Pertama, terdapat risiko unsur budaya menjadi terlalu dominan sehingga menggeser
kedudukan teks Al-Qur’an. Ketika budaya dijadikan kerangka utama dalam penafsiran, terdapat
kemungkinan pemahaman ayat menjadi bias atau terpengaruh oleh tradisi tertentu yang tidak
sesuai dengan prinsip syariat. Oleh sebab itu, pendekatan ini memerlukan kehati-hatian agar
budaya hanya berfungsi sebagai media, bukan sebagai sumber ajaran itu sendiri.

Kedua, penafsiran berbasis budaya terkadang dipandang tidak murni oleh sebagian
kalangan, terutama mereka yang mengutamakan pendekatan tekstual. Mereka berpendapat bahwa
integrasi budaya dapat menimbulkan penafsiran yang tidak konsisten dengan kaidah ilmu tafsir
yang baku.

Ketiga, pendekatan ini membutuhkan kompetensi ganda, yaitu pemahaman mendalam
terhadap budaya lokal dan penguasaan metodologi tafsir. Tidak semua ulama atau peneliti memiliki
kedua kemampuan tersebut secara seimbang, sehingga risiko kesalahan tafsir bisa terjadi jika
analisis budaya tidak dilakukan secara tepat.

Dengan demikian, kelebihan dan kekurangan tersebut menunjukkan bahwa tafsir kearifan
lokal memiliki potensi besar dalam mendekatkan ajaran Al-Qur’an kepada masyarakat, namun
tetap memerlukan batasan metodologis agar tidak keluar dari prinsip-prinsip dasar penafsiran
Islam.

KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa tafsir kearifan lokal merupakan bentuk penafsiran yang
berupaya menghubungkan pesan universal Al-Qur'an dengan realitas budaya masyarakat
Nusantara melalui pemanfaatan bahasa daerah, pepatah adat, simbol sosial, serta tradisi kesenian
sebagai media pemahaman. Sejarah perkembangan menunjukkan bahwa pendekatan kontekstual
ini berakar sejak masa Nabi Muhammad #, berkembang dalam proses penyebaran Islam ke
berbagai wilayah, dan menemukan ekspresi khasnya ketika Islam masuk ke Nusantara melalui jalur
perdagangan dan dakwah ulama sufi. Tradisi ini kemudian menguat pada abad ke-16 hingga ke-19
melalui karya-karya berbahasa daerah dan pengajaran pesantren. Hasil kajian memperlihatkan
bahwa tafsir kearifan lokal memiliki kelebihan dalam memudahkan pemahaman masyarakat,
memperkuat identitas budaya Islam Nusantara, dan menjadi sarana dakwah yang efektif, meskipun
tetap memiliki keterbatasan seperti potensi dominasi budaya dan kebutuhan kompetensi ganda
bagi penafsir. Dengan demikian, tafsir kearifan lokal merupakan pendekatan penting untuk
menghadirkan pemahaman Islam yang kontekstual dan inklusif, namun tetap memerlukan kehati-
hatian metodologis agar tidak menggeser prinsip dasar Al-Qur’an.

Berdasarkan hasil kajian ini, disarankan agar penelitian tentang tafsir kearifan lokal terus
dikembangkan melalui kajian yang lebih mendalam terhadap manuskrip-manuskrip daerah, tradisi
pesantren, serta karya tafsir lokal yang belum banyak diteliti, sehingga kekayaan intelektual Islam
Nusantara dapat terpetakan secara lebih komprehensif. Para peneliti dan akademisi juga perlu
memperkuat metodologi kajian budaya dalam studi tafsir agar integrasi antara teks dan konteks
dapat dilakukan secara proporsional tanpa menggeser prinsip-prinsip dasar penafsiran Al-Qur’an.
Selain itu, lembaga pendidikan Islam diharapkan mengintegrasikan nilai-nilai kearifan lokal dalam
proses pembelajaran untuk memperkuat pemahaman Islam yang moderat, inklusif, dan relevan
dengan kehidupan masyarakat. Pendekatan ini penting tidak hanya untuk memperkaya khazanah
keilmuan, tetapi juga untuk memperkuat identitas keagamaan dan budaya umat Islam di Indonesia.

134



DAFTAR PUSTAKA

Abidin, A. Z. Tafsir Nusantara dan Kearifan Lokal. Jakarta: Prenada Media, 2022.

Anwar, S. Tafsir Sosial-Budaya pada Masa Nabi. Yogyakarta: Lentera Qur’ani, 2023.

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Nusantara dan Islamisasi Asia Tenggara. Edisi revisi. Jakarta:
Kencana, 2023.

Bashori, L. “Konstruksi Pemahaman Islam Berbasis Budaya Lokal.” Journal of Islamic Civilization 12,
no. 2 (2024).

Fathurrahman, Oman. “Peran Ulama Sufi dalam Pembentukan Islam Lokal Nusantara.” Journal of
Indonesian Islam 17, no. 1 (2024).

Hakim, R., and S. Fadilah. Islam dan Budaya Lokal: Kajian Mutakhir. Bandung: Pustaka Ulama
Nusantara, 2023.

Hidayat, R. “Konteks Budaya dalam Pola Komunikasi Nabi Muhammad.” Jurnal Sirah Nabawiyah 5,
no. 2 (2024).

Madani, F. Historisitas Dakwah dan Tafsir Nabi. Jakarta: Pustaka Hikmah, 2022.

Mas’ud, F. “Kontekstualisasi Tafsir pada Masa Nabi.” Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Hadis 14, no. 1
(2024).

Mu’izzuddin. Pesantren dan Tradisi Tafsir Lokal. Yogyakarta: Ar-Raniry Press, 2023.

Rahman, F. “Tafsir Kearifan Lokal dan Moderasi Beragama di Indonesia.” Jurnal Islam Nusantara 9,
no.1(2024).

Rahmawati, F. “Jejak Tafsir Awal dalam Naskah Melayu dan Jawa.” Jurnal Manuskrip Nusantara 9,
no. 2 (2024).

Rijal, S. “Genealogi Tafsir Berbasis Budaya dalam Tradisi Islam.” Journal of Islamic Civilization 13,
no. 2 (2024).

Syamsuddin, M. Metodologi Tafsir Kontekstual di Era Modern. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga Press,
2024.

135



