
  

 
  
Implementing Islamic Values through Dzikir Fida’ to Foster the Religious Character 
of the Darussalamah Prayer at Mushola Darussalamah Dusun V Reno Basuki 
Kecamatan Rumbia  
 
Khusnul Fadilah1,, Isnaini Nur Azizah2, Irhamudin1 

1 Universitas Ma’arif Lampung, Indonesia 
 
        Fadilahkhusnul834@gmail.com* 

ARTICLE INFO 
Article history: 

Received 
October 27, 

2025 
Revised 

December 21, 
2025 

Accepted 
December 31, 

2025 
 

Abstract 
This study examines the implementation of Islamic values through 
dzikir fida’ in fostering the religious character of the congregation at 
Mushola Darussalamah, Dusun V, Reno Basuki Village, Rumbia 
District, Central Lampung Regency. Dzikir fida’, as a collective spiritual 
practice, is identified as an effective medium for strengthening faith, 
moral conduct, and daily behavior grounded in Islamic values, 
including i‘tiqādiyyah (creedal), khuluqiyyah (moral), and ‘amaliyyah 
(practical) dimensions. The research employs a qualitative field 
approach using purposive sampling. Data were collected through 
structured interviews, participant observation, and documentation 
involving dzikir leaders, congregation members, and community 
figures, with data validity ensured through source triangulation. The 
findings reveal that dzikir fida’, conducted congregationally every 
Wednesday night until Thursday with a structured sequence of 
supplications and the recitation of “lā ilāha illā Allāh” 70,000 times, 
significantly contributes to the development of religious character. Its 
impact is reflected in enhanced inner peace, strengthened social 
solidarity, and increased piety. The influence of the practice is evident 
across social aspects (reinforcing ukhuwah islāmiyyah), psychological 
aspects (reducing stress and fostering gratitude), and religious 
aspects (strengthening faith and discipline in worship). Nevertheless, 
challenges remain, particularly the limited participation of younger 
generations, which calls for more intensive outreach and promotion. 
This study contributes to the discourse on character education rooted 
in spiritual and cultural traditions and offers recommendations for 
expanding dzikir fida’ as a moral and spiritual intervention within 
society. 
 
Keywords: Islamic Values, Dhikr Fida', Religious Character 

Published by  CV. Creative Tugu Pena 
Website  https:/attractivejournal.com/index.php/bpr 
ISSN  2775-2305 
Copyright   This is an open access article under the CC BY SA license 
  https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/ 

 @ 2025 Authors 
 
PENDAHULUAN 

Moral adalah ajaran kesusilaan yang berfungsi sebagai pedoman bagi manusia 
untuk membedakan tindakan baik dan buruk dalam kehidupan bermasyarakat. Moral 
menjadi aturan pada masyarakat untuk menentukan penilaian antara baik dan buruknya 
bagi manusia (Oktaviana & Dewi, 2022). Maka dari itu, dalam pembentukan moral dan 
sosial dibutuhkan peran keluarga, sekolah dan masyarakat.  

                                                                                                                         Open Access 
 

Vol. 5, No. 3, December 2025 
https://attractivejournal.com/index.php/bpr/ 

 
 

 
 

https://attractivejournal.com/index.php/bpr
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

81 
 

Di Indonesia saat ini tengah mengalami krisis moral multidimensional yaitu 
kondisi dimana terjadi penurunan nilai-nilai moral dan etika yang meluas dalam berbagai 
aspek kehidupan masyarakat. Pada realitasnya, dalam masyarakat terutama pada generasi 
muda, sebagian dari mereka sudah tidak memperhatikan nilai moral (Budiarto, 2020). 
Karakter yang kuat tidak hanya menunjukkan integritas pribadi, tetapi juga membangun 
modal sosial yang penting untuk menciptakan tatanan masyarakat yang adil, damai, dan 
berbudaya. Aspek moral merupakan bagian terpenting dalam menilai karakter 
seseorang secara interpersonal, bahkan lebih utama daripada kompetensi dan 
kehangatan dalam berhubungan sosial (Vonasch & Tookey, 2024). 

Pembangunan karakter yang berlandaskan moral dan etika merupakan pilar 
utama dalam mewujudkan keharmonisan masyarakat. Pada era digitalisasi ini masyarakat 
mengalami perubahan sosial yang sangat cepat, khususnya untuk pemuda-pemuda yang 
ada di masyarakat (Putri & Wiranata, 2025). Namun, dalam menjalankan peran penting ini 
masyarakat seperti orang tua memiliki peran utama dalam membentuk karakter anak-
anak di dalam keluarga dan juga dilingkungan komunitas mereka. Tetapi, dalam 
menjalankan peran penting ini mereka seringkali dihadapkan pada tantangan yang 
mengikis nilai-nilai luhur seperti sopan santun, kejujuran, gotong royong, religiusitas, 
tanggung jawab, dan lain sebagainya. 

Fenomena yang terlihat adalah adanya pergeseran perilaku dari sosialisme 
menuju individualisme, dimana interaksi tatap muka semakin berkurang dan digantikan 
oleh kesibukan pribadinya masing-masing. Kesenjangan tersebut memicu berbagai 
persoalan etika sosial yang patut dikhawatirkan. Perilaku seperti gosip yang meluas, 
minimnya upaya untuk saling menyapa dan menjalin hubungan baik, serta berkurangnya 
rasa empati dan perhatian antarwarga, menunjukkan kerapuhan pertahanan spiritual dan 
sosial dalam masyarakat (Ibu Sri, wawancara 22 oktober 2025). Oleh karena itu, 
intervensi berbasis agama yang efektif sangat diperlukan untuk memulihkan dasar-dasar 
moral serta membangun karakter keagamaan yang dapat menyelaraskan urusan sehari-
hari dengan kebutuhan spiritual. 

Karakter pada dasarnya ialah nilai fundamentalis yang memberikan kemampuan 
pada sekelompok manusia hidup bersama dalam kedamaian serta membangun dunia yang 
dihiasi oleh kebaikan dan kebijakan, bebas dari kekerasan dan tindakan yang tidak 
bermoral. Proses pembinaan karakter yaitu bertujuan mengubah sifat negatif menjadi 
positif, sehingga terbentuklah watak dan kepribadian (personality) yang mulia (Olfah dkk., 
2024). 

Karakter Seseorang yang sering disebut dengan watak atau tabiat yang tidak 
sepenuhnya bawaan lahir, melainkan bisa dibentuk melalui pengalaman dan pendidikan. 
Pendidikan karakter didasarkan pada seluruh aspek psikologis yang mencakup totalitas 
potensi manusia baik pada ranah kognitif, yaitu mencakup penguasaan pengetahuan 
tentang nilai-nilai moral, ranah afektif melibatkan pengembangan sikap positif terhadap 
nilai-nilai tersebut, ranah psikomotorik berfokus pada keterampilan praktis dalam 
menerapkan nilai dan yang terakhir sosio-kultural mencakup interaksi sosial yang 
mendukung pembentukan karakter (Nurbaiti dkk., 2020). 

Salah satu elemen penting dalam Pendidikan karakter Islam adalah praktik 
spiritual seperti dzikir. Hal ini ditegaskan pada Firman Allah SWT. dalam Al-Qur’an surat 
Al-Baqarah 152. 
 

 
 

 
Artinya:”karena itu, ingatlah kamu kepadaku niscaya aku ingat (pula) kepadamu, 

dan bersyukurlah kepadaku, dan janganlah kamu mengingkari (nikmat)Ku”. (Q.S. Al-
Baqarah 152). 



 

82 
 

Dalam surat Al-Qur’an tersebut dijelaskan bahwa pentingnya dzikir dan syukur 
dalam kehidupan seorang Muslim. Dengan mengingat Allah SWT, kita tidak hanya 
mendapat janjinya untuk diingat tetapi juga dapat membangun karakter yang kuat dan 
mampu menghadapi Krisis moral dan sosial.  

Di Indonesia sampai saat ini dzikir masih banyak diamalkan oleh warga Nahdlatul 
Ulama (NU). Dalam melakukan dzikir tersebut warga Nahdlatul Ulama (NU) membagi 
dalam beberapa bentuk amalan dzikir yaitu di antaranya: Tahlilan, yaitu amalan dzikir 
untuk mengirim doa kepada orang yang sudah wafat dalam rangkaian 7 hari, 40 hari dan 
100 hari, dan tahlilan untuk merayakan kelahiran bayi sebagai pembuka sebelum 
pembacaan shalawat Al-Barzanji. Kemudian dzikir dalam bentuk kalimat thayyibah juga 
ditemui dalam serangkaian amalan Istighozah, Ratib, Munaqib, Mujahadah, Dan Beberapa 
Amalan Warga Nahdlatul Ulama (NU) lainya. Selain itu, terdapat satu amalan yang bisa di 
sebut langka dan sudah jarang di lakukan warga Nahdlatul Ulama (NU) saat ini, yaitu 
dzikir fida’. 

Di Desa Reno Basuki, khusunya di Dusun V, kegiatan keagamaan seperti dzikir fida’ 
menjadi bagian penting dalam kehidupan masyarakat sehari-hari, terutama bagi jamaah 
Mushola Darussalamah. Dzikir fida’ adalah amalan yang dilakukan untuk memohon 
ampunan kepada Allah SWT, baik untuk diri sendiri maupun untuk orang lain yang sudah 
meninggal. Kegiatan ini tidak hanya memiliki nilai spiritual tetapi juga mempererat 
hubungan antarwarga.Oleh karena itu, pendidikan karakter adalah solusi untuk mengatasi 
krisis moral dan sosial di masyarakat. Krisis moral dan sosial ini menunjukkan pentingnya 
Pendidikan karakter sebagai solusi untuk membentuk individu yang memiliki nilai-nilai 
moral yang kuat dan mampu berkontribusi positif terhadap masyarakat. Pendidikan 
karakter dapat membantu seseorang untuk memahami dan mengatasi tantangan sosial 
dan moral  sehingga tercipta masyarakat yang lebih baik dan berkeadilan. 

Dalam penelitian ini yang akan dikaji sebagai berikut :Bagaimana Implementasi 
Nilai-Nilai Islam Melalui Dzikir Fida’ Dalam Membangun Karakter Religius Jamaah Di 
Mushola Darussalamah Dusun V Reno Basuki Kecamatan Rumbia Kabupaten Lampung 
Tengah? 

Hasil dari penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi yang berarti 
dalam pengembangan pendidikan karakter berbasis spiritual dan kultural, serta bisa 
menjadi referensi bagi upaya pembinaan karakter yang lebih komprehensif dan 
terintegrasi dengan nilai-nilai religius. Dengan demikian, penelitian ini di harapkan dapat 
memberikan gambaran yang komprehensif serta rekomendasi yang efektif untuk 
mengatasi krisis moral dan sosial melalui dzikir fida’ yang dihadapi oleh masyarakat. 
 
METODE  

Penelitian ini menggunakan penelitian lapangan kualitatif (field research). 
penelitian kualitatif adalah penelitian yang menghasilkan suatu data deskriptif seperti 
kata-kata secara lisan maupun tertulis dari seseorang dan prilaku yang dapat diamati. 
Metode penelitian kualitatif lapangan dipilih dalam penelitian ini karena sesuai dengan 
tujuan untuk memahami secara mendalam dan terperinci fenomena sosial terkait 
implementasi nilai-nilai Islam melalui dzikir fida’ dalam membangun karakter religius 
jamaah di Mushola Darussalamah, yang melibatkan aspek perilaku, nilai, dan interaksi 
manusia yang dapat diukur secara kualitatif (Haryono, 2023). Penelitian ini dilakukan 
sesuai dengan data lapangan yang berkaitan dengan topik penelitian. Subjek penelitianya 
adalah jamaah Dzikir fida’ Mushola Darussalamah. Penelitian ini dilakukan di Desa Reno 
Basuki, Kecamatan Rumbia, Kabupaten Lampung Tengah. Teknik sampling yang 
digunakan dalam penelitian ini adalah Purposive sampling artinya adalah pengambilan 
sampel sumber data yang didasari oleh pertimbangan-pertimbangan tertentu, misalnya 
orang tersebut dianggap paling tahu terkait apa yang  diharapkan, atau mungkin orang 
tersebut sebagai pimpinan sehingga akan memudahkan peneliti menjelajah 



 

83 
 

subyek/situasi sosial yang akan diteliti (Dr. Agus Salam, 2023). Peneliti menggunakan 
wawancara terstruktur dan Instrumen yang digunakan dalam penelitian ini yaitu 
menggunakan beberapa pedoman (observasi, wawancara dan dokumentasi). Peneliti 
menggunakan metode triangulasi sumber untuk menguji keakuratan data. Teknik 
triangulasi sumber yaitu istilah yang mengarah pada perbandingan dan pemeriksaan 
silang, yang mengharuskan peneliti menggunakan metode yang sama untuk mendapatkan 
data dari berbagai sumber (Husnullail & Jailani, 2024) yaitu pimpinan dzikir fida’, Jamaah 
Mushola Darussalamah dan Tokoh Masyarakat adalah sumber informan. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Pengertian Dzikir dan Dzikir Fida’ 

Dzikir berasal dari Bahasa arab, yakni dari kata “dzikrun” yang berarti mengingat 
(Khaer, 2021). Dzikir adalah sebuah usaha seorang Muslim dan Muslimah dalam 
mengingat Rabb-Nya dengan mengingat Allah SWT., umat Islam akan terhindar dari 
perbuatan dosa dan akan selalu sadar apapun yang di perbuat itu diawasi oleh Allah SWT, 
karena Allah SWT, maha mengetahui apa yang dilakukan makhluknya bahkan jika mereka 
bersembunyi di tempat yang tidak diketahui manusia.  

Al-Ghazali mengatakan bahwa dzikir secara bahasa berarti mengingat, sedangkan 
secara istilah berarti berusaha secara sungguh-sungguh untuk mengalihkan pikiran, 
gagasan, dan perhatian manusia menuju Tuhan dan akhirat. Tujuan dzikir ini adalah untuk 
mengembalikan keseluruhan karakter manusia dan mengalihkan perhatian utama 
seseorang dari dunia yang sangat dicintai menuju akhirat yang belum diketahui (Ilyas, 
2017). 

Dzikir adalah salah satu cara mendekatkan diri dengan Allah SWT, untuk selalu 
mengingat-Nya, menyebut nama-Nya, dan memuji kebesaran-Nya dengan hati maupun 
ucapan. Selain itu, Dzikir adalah tindakan mempertahankan dalam bentuk ucapan verbal, 
gerakan hati atau gerakan anggota badan. Berisi makna pujian, rasa syukur dan doa dalam 
cara-cara yang diajarkan oleh Allah dan Rasul-Nya. Untuk mendapatkan kedamaian batin, 
atau lebih dekat (tatarrub) kepada Allah, dan untuk mendapatkan keselamatan dan 
menghindari hukuman Allah (Nugraha Kusuma dkk., 2020). Tujuan dari dzikir adalah 
untuk menjalin batin (jiwa) antara hamba dengan Allah SWT sehingga tumbuh rasa cinta 
hormat dan jiwa Muroqobah (Merasa dekat dan selalu diawasi Allah Swt). Al-Ghazali 
mengutip dari salah satu hadits dari kitabnya sebagai berikut (Mulkiah, t.t.): 

"Barang siapa bertasbih (mengucap subhanallah) setiap habis shalat 33 kali, dan 
bertahmid (mengucap alhamdulillah) 33 kali dan bertakbir (mengucap Allaahu Akbar) 33 
kali serta menggenapkan seratus dengan laa  ilaaha  illallahu  wahdahu  laa  syariikalah, 
lahul mulku walahul hamdu yuhyil wayumiitu wahuwa 'alaa kulli syai-in qadiir (tiada 
Tuhan selain  Allah  sendiri  tiada  sekutu  bagi-Nya, bagi-Nya segala  kekuasaan  dan  
segala puji. Dia menghidupkan dan mematikan dan Dia Maha Kuasa atas segala sesuatu). 
Maka diampunilah dosa-dosanya, walaupun seperti buih laut.”(HR  Imam  Ahmad, Ad-
Darimi, Malik). 

Dzikir fida’ secara etimologis berasal dari bahasa Arab, yaitu “dzikir” yang berarti 
mengingat, dan “fida’” yang berarti tebusan atau pengorbanan. Dzikir fida’ dibagi menjadi 
dua yaitu dzikir fida’ sughra dan dzikir fida’ kubra. Dzikir fida’ sughra  ialah mengucap 
kalimat “Laa Illaha Illallah” sebanyak tujuh puluh ribu kali, sedangkan dzikir fida’kubra 
ialah membaca surat Al-Ikhlas sebanyak seratus kali. 

Dzikir fida’ adalah dzikir yang dilakukan untuk memohon ampunan kepada Allah 
SWT dengan harapan diberi keselamatan dan dijauhkan dari api neraka, baik untuk diri 
sendiri maupun orang lain yang sudah meninggal. Dalam pelaksanaan dzikir fida’ terdapat 
berbagai pola, baik dari rangkaian dzikirnya, jumlahnya maupun momentumnya 
(Iskandar, 2022). Maka dari itu, dzikir memiliki manfaat yang sangat besar terutama pada 
masa modern ini, dzikir dapat memperkuat iman, menjauhkan dari bahaya, menjadi 



 

84 
 

ketenangan jiwa dan akhlak yang baik (Aisyatin Kamila, 2022). Dzikir yang baik adalah 
yang dilakukan dengan penuh kesadaran dan ketulusan hati. Dzikir bukan hanya sekedar 
mengucap kata-kata, tetapi juga merupakan cara kita untuk berkomunikasi langsung 
dengan Allah SWT tanpa perantara. Namun, pengucapan dzikir secara lisan juga penting, 
tujuannya adalah untuk membantu konsentrasi dan kekhusyuan dalam berkomunikasi 
dengan Allah SWT. 
Nilai-Nilai Islam 
  Nilai adalah sesuatu yang sangat penting dan berguna bagi manusia. Ada banyak 
macam sifat atau keadaan-keadaan yang memiliki manfaat bagi manusia, baik secara 
individu maupun kelompok masyarakat. Nilai menjadi tolak ukur kebaikan dan 
merupakan suatu kenyataan objektif yang mempengaruhi sikap dan perilaku seseorang. 
Nilai-nilai inilah yang mendorong individu untuk melakukan tindakan yang baik atau 
buruk, salah atau benar, jujur atau berbohong. 
  Rokeach dalam Al Rasyidin berpendapat bahwa nilai itu adalah keyakinan yang 
abadi (an enduring belief) yang menjadi rujukan ialah cara bertingkah laku dan 
menentukan tujuan hidup (mode of conduct or end state of existence). Nilai juga 
mencerminkan preferensi tentang apa yang dianggap lebih baik secara pribadi dan sosial 
(Harahap, 2021). Dalam ajaran Islam, terdapat tiga pilar utama nilai-nilai normatif yaitu 
sebagai berikut: 

a. I’tiqadiyyah (penguatan iman) 
Terkait dengan pendidikan tentang keimanan dengan tujuan mengatur 

keyakinan personal. 

b. Khuluqiyyah (pembentukan Akhlak) 
Berkaitan dengan pendidikan akhlak dan bertujuan untuk menghindari 

perilaku yang kurang baik dan memperindah dirinya dengan pujian karna perilaku 
yang baik. 

c. Amaliyyah (penerapan prilaku sehari-hari) 
Amaliyyah yaitu berlaku pada pendidikan perilaku sehari-hari, pada 

pendidikan ibadah maupun di pendidikan muamalah. Dengan menjadikan dzikir 
sebagai bagian dari rutinitas ibadah, belajar untuk disiplin dan menjalin 
hubungan yang baik dengan Allah SWT, dan hubungan dengan sesama manusia 
(Malyuna & Lubis, 2023). 

Nilai ajaran Islam dalam pendidikan Islam meliputi aspek akidah, ibadah, dan 
akhlak. Aspek-aspek tersebut adalah sebagai berikut (Santosa & Marvida, 2021): 

a. Akidah 
Akidah berasal dari bahasa Arab yaitu aqada-yaqidu,aqdam, yang memiliki 

arti yaitu sesuatu yang “menumpuk atau menguatkan”. Endang Syarifuddin 
berpendapat bahwa sesuatu yang diyakini itu bisa disebut dengan akidah. Selain itu, 
Abdurrahman An-Nawawi juga berpendapat bahwa akidah yaitu suatu dasar yang 
harus dimiliki oleh seorang pendidik/akademisi dalam membangun pendidikan 
Islam (Kurniawan, 2024). 

Dalam syariat Islam Akidah meliputi tentang kepercayaan kepada Allah dan 
Nabi Muhammad sebagai Rasul-Nya. Akidah yang demikian berarti orang-orang 
yang beriman tidak dalam hati atau perbuatan, tetapi secara kolektif 
menggambarkan kepercayaan kepada Allah. Maksudnya adalah tidak ada niat, kata-
kata yang keluar dari lisan atau tindakan yang diungkapkan oleh seorang mukmin 
kecuali yang sesuai dengan kehendak dan perintah Allah SWT. serta dilandasi oleh 
ketaatan kepada-Nya. 

b. Ibadah 
Ibadah adalah bentuk ketaatan kepada Allah SWT. Ibadah yang dimaksud di 

sini adalah ibadah yang dijelaskan dalam Al-Qur’an. Isi dalam Pendidikan Islam, 



 

85 
 

ibadah didasarkan pada bagaimana manusia dapat melakukan beberapa hal 
sebagai berikut: 
1. Menjaga hubungan dengan Allah. 
2. Menjaga hubungan dengan manusia. 
3. Kemampuan untuk mempertahankan diri sendiri. 

Ibadah merupakan ajaran Islam yang tidak dapat dipisahkan dari iman, 
karena ibadah adalah salah satu bentuk perwujudan dari iman itu sendiri. Maka 
dari itu, kegiatan ibadah seseorang ditentukan oleh keimanannya. Karena semakin 
besar ibadah seseorang, maka akan semakin besar pula keyakinannya. 

c. Akhlak  
“Akhlaq” adalah istilah yang terkait erat dengan Etika yang diambil dari 

Quran. Masalah yang paling penting adalah bagaimana memahami perbedaan 
antara baik dan buruk benar dan salah (Usmani, 2024). Akhlak kekuatan yang 
tumbuh dalam jiwa seseorang sehingga mereka dapat dengan mudah melakukan 
tindakan tanpa harus berpikir dua kali. Akhlak yang baik dan buruk itu merupakan 
salah satu syarat untuk menilai sempurna atau tidak iman seseorang. Akhlak yang 
baik adalah sejalan dengan ajaran agama Islam. Isu akhlak sangat penting dalam 
kehidupan manusia, karena akhlak menjadi tolak ukur kualitas personal. Dalam 
Islam, akhlak ditentukan oleh Al-Qur’an dan Hadits. Maka dari itu, Islam tidak 
mendorong manusia untuk menetapkan standar akhlak secara mandiri (Santosa & 
Marvida, 2021). 

Selain itu, terdapat lima nilai-nilai Islam yang dianggap sebagai gagasan atau 
wadah, dalam hal yang mencakup banyak nilai. Yaitu diantaranya (Deif ( ضيف أحمد ) & 
Cochrane )2022), كوكران لوجان ): 
1.  Wakil (Istikhlāf) 
2. Keadilan (ʿAdl) 
3. Keunggulan (Iḥsān) 
4. Ketenangan (Sakīna) 
5. Kebebasan (Ḥurriyya) 

Karakter Religius 
 Karakter berasal dari Bahasa latin yaitu “Kharakter ,kharassein dan kharax”, 
sedangkan dari Bahasa Inggris yaitu character dan di Indonesia disebut dengan karakter. 
Karakter mengacu pada keyakinan dan ketaatan dimana motivasi di dalamnya 
diimplementasikan dalam bentuk sikap dan perilaku yang baik (Rahmawati dkk., 2021). 
 Karakter dapat juga diartikan sebagai tabiat, warak, sifat-sifat, akhlak atau budi 
pekerti yang bisa membedakan seseorang dengan yang lain (Zulfikar Ihkam Al-Baihaqi 
dkk., 2024). Selain itu, karakter bisa diartikan sebagai karakteristik yang dimiliki oleh 
setiap orang dan dapat membedakan antara yang satu dengan lainya. Sedangkan religius 
bisa disebut dengan religi atau bersifat keagamaan. Religius adalah satu sistem tata 
keimanan dan mempercayai adanya Allah SWT. karakter religius merujuk pada sikap dan 
perilaku yang menunjukkan ketaatan dalam mengikuti ajaran dari kepercayaan yang di 
yakini. Selain itu, religiusitas dapat dicirikan sebagai sistem kepercayaan, ritual, dan 
simbol yang mempromosikan hubungan dan pemahaman tentang Tuhan seseorang atau 
kekuatan yang lebih tinggi. Kemudian ekspresi keagamaan dapat bersifat pribadi atau 
publik dan mencakup praktik dan perasaan (Dempsey dkk., 2025).  

Karakter religius adalah sikap dan perilaku seseorang yang mencerminkan nilai-
nilai keagamaan dalam kehidupan sehari-hari dan berkaitan dengan Tuhan, dimana 
prilakunya sejalan dengan petunjuk agama yang dianut, termasuk mengikuti perintah dan 
larangan agama, serta memiliki sikap yang toleransi terhadap agama lainya (Hikmah, 
2022). Dalam konteks Pendidikan Islam, Karakter religius dapat dilihat dari kebiasaan 
(habit) dan pola pikir seseorang dalam melaksanakan ibadah.  



 

86 
 

Manusia yang memiliki karakter religius biasanya selalu menjaga kebersihan diri, 
senantiasa menghargai waktu dan kesempatan untuk selalu beribadah. Selain itu, tidak 
lupa untuk selalu memperhatikan etika dalam menjalankan ibadah dan mengutamakan 
kualitas ibadahnya (Khotimah dkk., 2023). Karakter memiliki beberapa indikator 
diantaranya yaitu sikap, prilaku, motivasi, dan nilai-nilai kebaikan (Nirmala dkk., 2025): 

 
1. Sikap. 

 Sikap atau sering disebut dengan attitude dapat  diartikan sebagai 
kecenderungan seseorang dalam merespons suatu objek, individu, kelompok, atau 
situasi dengan cara tertentu yang mencerminkan perasaan, keyakinan, dan 
kecenderungan perilaku (Fahmi, 2025). 

2. Prilaku.  
 Perilaku yaitu rangkaian aktivitas yang dilakukan individu sebagai reaksi 
terhadap prinsip-prinsip yang mereka miliki dan menjadi kebiasaan. 
Pengekspresikan perilaku yaitu melalui interaksi dengan lingkungan sosialnya, 
tercermin dalam aspek pengetahuan, sikap, dan tindakanya. Perilaku juga bisa 
dipandang sebagai jawaban logis atas stimulus dari luar, yang terbagi ke dalam 
dua kategori yaitu pasif yang tidak terlihat oleh orang lain, dan aktif, yang 
melibatkan aktivasi kemauan sendiri. Selain itu, perilaku dapat diamati secara 
nyata dalam konteks interaksi sosial sehari-hari (Ansori dkk., 2024).  
 Imam Al-Ghazali menjelaskan bahwa muhasabah (refleksi) yang dijelaskan 
dalam karyanya Ihya Ulum al-Din sebagai praktik penting bagi orang yang percaya 
untuk menyeimbangkan diri dengan prinsip-prinsip Islam. Mereka yang 
mempraktikkan penilaian diri berusaha untuk menghindari tindakan yang 
dilarang dan memenuhi tanggung jawab mereka  kepada Allah SWT, sesama 
manusia, dan masyarakat pada umumnya (Masuwai dkk., 2024). 

3. Motivasi. 
 Motivasi adalah kesiapan individu untuk terus berusaha agar maksimal 
dalam mencapai tujuan suatu organisasi. Konsep tersebut mencakup tiga elemen 
utama yaitu upaya, sasaran organisasi, dan kebutuhan (Yusuf, 2025). 

4. Nilai-nilai kebaikan. 
 Nilai-nilai kebaikan menurut Mulyana adalah “Sesuatu yang diinginkan 
sehingga melahirkan tindakan pada diri seseorang. Nilai tersebut pada umumnya 
mencakup tiga wilayah, yaitu nilai intelektual (benar-salah), nilai estetika (indah-
tidak indah), dan nilai etika (baik-buruk)” (Devi Oktafiana dkk., 2023). Selanjutnya, 
Istilah moral berasal dari kata moralis (Latin) yang berarti adat kebiasaan atau 
cara hidup, sama dengan istilah etika yang berasal dari kata ethos (Yunani). Moral 
memiliki kaitan yang sangat erat dengan tanggung jawab sosial dan sudah teruji 
secara nyata (real), maka dari itu, moral sangat terkait dengan etika. Oleh karena 
itu, nilai yang dirasakan berfungsi sebagai mekanisme psikologis yang memotivasi 
hasil sikap dan perilaku (Juhaidi dkk., 2025). 
 Oleh karena itu kekuatan karakter yang mencerminkan fitur yang 
menguntungkan dan dihormati secara sosial dari fungsi individu. Kemudian 
memiliki dorongan sebagai kekuatan karakter cenderung unggu dalam 
membangun hubungan yang didasarkan pada kepercayaan (Tang dkk., 2025). 

Pembinaan Keagamaan Melalui Dzikir Fida’ 
 Dzikir tidak hanya ibadah pribadi, tetapi juga memiliki peran penting sebagai alat 

pembinaan keagamaan yang kolektif. Selain itu, dzikir merupakan   praktik keagamaan 
yang mencakup pengingatan, pemahaman dan ekspresi pujian, syukur dan permohonan 
untuk mencapai kedamaian batin dan taqarrub (Ockta dkk., 2025). Melalui dzikir fida', 
masyarakat Desa Reno Basuki dilatih untuk mengingat Allah secara rutin, membangun 
kesadaran diri dan memperbaiki niat serta perilakunya. Kegiatan dzikir berjamaah ini 



 

87 
 

dapat memperkuat rasa kebersamaan, membentuk masyarakat yang memiliki rasa 
solidaritas, dan menjadi sarana dakwah yang sangat efektif dalam masyarakat (Ismaya, 
2023). 

 
 

Interaksi Sosial Religius 
 Interaksi sosial pada dasarnya merupakan cara yang baik untuk menyatukan 

masyarakat atau sering disebut dengan istilah social integration. Integrasi memiliki upaya 
untuk tidak bertujuan menjadikan umat manusia sebagai satu kelompok masyarakat saja, 
tetapi juga menjalin hubungan untuk hidup saling menghargai dan menghormati setiap 
perbedaan pada antar kelompok masyarakat.  

 Maka dari itu, sebenarnya perbedaan adalah hal yang wajar terjadi tapi bukan 
dalam bentuk pertengkaran. Namun, sebaliknya yaitu berbentuk pengakuan terhadap 
keragamaan atau pluralitas (Alfanny dkk., 2025). Selain itu, kegiatan dzikir berjamaah juga 
meningkatkan interaksi sosial antar anggota masyarakat. Jamaah bisa bersosialisasi dan 
menjadi lebih akrab, saling tolong-menolong, kemudian terbangun ukhuwah Islamiyah 
(persaudaraan Islam). Secara konsisten, persepsi memiliki keterkaitan sosial di 
lingkungan sekitar telah terbukti berhubungan dengan hasil kesehatan yang positif 
(Sauzet & Schäfer, 2025). Dzikir juga menciptakan hal positif bagi masyarakat dan 
kemudian tumbuh budaya saling menasihati dalam hal kebaikan dan memperkuat peran 
Mushola sebagai pusat pengembangan moral dan sosial masyarakat sekitar. 
Implementasi Dzikir Fida’ Di Mushola Darussalamah Dusun V Reno Basuki 
Kecamatan Rumbia Kabupaten Lampung Tengah 

Perencanaan sebelum diadakanya kegiatan dzikir fida' di Mushola Darussalamah 
yaitu dilakukan dengan cara terstruktur dan berkala untuk memastikan kegiatan berjalan 
dengan lancar, dan berkaitan tentang spiritual, sosial, kemudian organisasional. Kegiatan 
dilakukan setiap minggu, tepatnya pada hari rabu malam kamis, dengan harapan dapat 
membangun kebiasaan spiritual yang konsisten dikalangan jamaah dzikir fida’. Jadwal ini 
ditentukan melalui proses “kocokan” (pengundian) nama-nama orang tua yang telah 
meninggal dunia, lalu dipilih secara acak untuk pelaksanaan kegiatan pada pertemuan 
selanjutnya. Hal ini, menunjukkan bahwa terdapat perencanaan inklusif dan berbasis 
komunitas, dimana setiap jamaah memiliki kesempatan untuk terlibat pada kegiatan 
tersebut. 

Pelaksanaan Dzikir fida’ di Mushola Darusslamah Dusun V Reno Basuki Merupakan 
salah satu bentuk kegiatan yang memiliki nilai-nilai Islam dan mempunyai fungsi tidak 
hanya sebagai ibadah ritual saja, tetapi juga bisa menjadi sarana pembinaan spiritual dan 
penguatan karakter religius jamaah. Dzikir fida’ dilakukan secara berjamaah pada hari 
yang sudah ditentukan. Sebelum melaksanakan dzikir fida’, jamaah melakukan sholat isya 
berjamaah, sholat ba’da isya, sholat sunnah hajat. Kegiatan dzikir fida’ ini diikuti kurang 
lebih 70 jamaah mayoritas orang tua. Oleh karena itu, hal ini menunjukan bahwa praktik 
dzikir fida’ telah menjadi bagian integral dari kehidupan keagamaan masyarakat di daerah 
tersebut. 

 



 

88 
 

Gambar.1: Pelaksanaan Dzikir Fida’ 
 

 Proses pelaksanaan dzikir fida’ di Mushola Darussalamah, Sebelum dzikir dimulai, 
jamaah melakukan kocokan yang berisi nama-nama orang tua yang sudah meninggal 
dunia. Kemudian, nama-nama orang yang sudah meninggal yang terpilih akan menjadi 
jadwal untuk pertemuan berikutnya. Selanjutnya, dzikir fida’ dimulai dengan pembacaan 
doa bersama yang dipimpin oleh Kyai. Budi Santoso dan diikuti oleh jamaah. Dzikir fida’ 
dilaksanakan setiap minggu yaitu pada hari Rabu malam Kamis. Setelah itu, pembacaan 
dzikir fida’ yaitu kalimat “laa Illaha Illallah” secara berulang-ulang hingga mencapai 
jumlah tertentu (Munawar & Akbar, 2023). Dengan itu, Jumlah dzikir yang dilakukan 
mencapai 70.000 (ibu. lastri, wawancara, 22 oktober 2025). Selain itu, praktik dzikir ini 
sering disertai pembacaan sholawat dan doa untuk memohon ampunan bagi keluarga 
yang telah meninggal dunia. 
 

Gambar 2: sebagian jamaah Dzikir Fida’ 
 

 Dilihat dari aspek sosial, pelaksanaan dzikir fida’ telah menciptakan ruang interaksi 
yang positif bagi jamaah. Dengan dibentuknya kegiatan ini bisa menjadi ajang 
silahturahmi sekaligus media untuk mempersatukan masyarakat dalam ikatan ukhuwah 
Islamiyah. Ke-ikut sertaan jamaah dari berbagai kalangan, yaitu mulai dari remaja, dewasa 
dan hingga lansia, menunjukan bahwa kegiatan ini bisa menjadi perekat rasa sosialisme 
jamaah. Selain itu, Dzikir fida’ bisa membentuk lingkungan yang religius dan mendorong 
sikap sosial antar manusia, disiplin dalam beribadah dan meningkatkan kepedulian 
terhadap lingkungan sekitar. 

 Pengaruh pelaksanaan dzikir fida’ terhadap karakter religius jamaah dapat dilihat 
dari perubahan prilaku yang terjadi pada masyarakat. Berikut pengaruh dzikir fida’ 
terhadap Desa Reno Basuki: 
1) Pengaruh Dzikir Fida’ Dalam Kehidupan Sosial Masyarakat. 

 Dzikir fida’ sangat berpengaruh dalam kehidupan dan memperkuat ikatan 
sosial masyarakat Desa Reno Basuki. Melalui kegiatan ini, masyarakat Desa Reno 
Basuki bisa saling mengenal dan membangun rasa solidaritas. Hal ini, dapat 
mengurangi suatu perpecahan dan dapat meningkatkan kebersamaan sosial 
masyarakat Desa Reno Basuki. Selain itu, kegiatan dzikir rutin ini dapat menjadi 
sarana berbagi informasi, membantu satu sama lain, bisa menambah persaudaraan 
mereka dan menambah keharmonisan dalam menjalani hidup. 

2) Pengaruh Dzikir Fida’ Pada Psikologi jamaah. 
Dzikir fida’ sangat berpengaruh dalam psikologi yaitu dengan berdzikir 

atau menyebut nama Allah dapat memberikan sebuah ketenangan jiwa dan bisa 



 

89 
 

menyembuhkan dari penyakit hati (Intan Nur Azizah, 2023). Hal ini juga di 
jelaskan dalam surat Al-Qur’an sebagai berikut: 

 
 
 
 
Artinya: "(yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi 

tenteram dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati 
menjadi tenteram."QS. Ar-Ra’d ayat 28. 

Dzikir fida’ memiliki dampak positif terhadap Kesehatan mental jamaah, 
kegiatan ini dapat memberikan ketenangan dan mengurangi stres, dan 
meningkatkan rasa syukur dalam kehidupan ini. Dengan mengingat Allah melalui 
dzikir jamaah dapat merasakan kedamaian batin yang ikut serta pada peningkatan 
psikologis. Selain itu, Dzikir dapat dilakukan dengan mempelajari dan 
merenungkan ayat-ayat Allah baik secara kauliyah maupun luguniyah.  

Terapi dzikir mampu untuk memurnikan jantung dari semua hal negatif 
seperti sikap dan emosi pada diri seseorang, kecemasan, putus semangat, depresi, 
dapat meningkatkan kekuatan dan vitalitas spiritual, dan membangkitkan 
semangat untuk hidup (Sulistyawati dkk., 2019).  

3) Pengaruh Dzikir Fida’ Pada Lingkup Keagamaan. 
 Pengaruh dzikir fida’ dalam kehidupan masyarakat Desa Reno Basuki 

adalah mendapat ketenangan dalam beribadah, dapat memperkuat iman dan 
ketakwaan jamaah. Melalui dzikir fida’ ini masyarakat Desa Reno Basuki diajarkan 
untuk lebih mendekatkan diri kepada Allah SWT. Dengan dzikir fida’, masyarakat 
Desa Reno Basuki akan selalu merasa Ikhlas dalam beribadah dan hanya 
mengharap ridha dari Allah SWT. Maka dari itu, dzikir fida’ tidak hanya 
membentuk karakter religius saja tetapi juga bisa memperkuat keimanan bagi 
masyarakat Desa Reno Basuki. 

Evaluasi dilakukan berdasarkan keikut sertaan jamaah (kurang lebih sekitar 
70 orang secara konsisten), kelancaran proses pada kegiatan ini, yaitu pencapaian 
jumlah dzikir sebanyak 70.000 kali, dan memberikan dampak spiritual/sosial pada 
jamaah dzikir fida’. Kegiatan berhasil memberikan ketenangan jiwa, memperkuat 
iman, dan meningkatkan solidaritas sosial pada jamaah dzikir fida’. 
 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa kegiatan dzikir fida’ memiliki kontribusi 

nyata dalam memebentuk dan memperkuat karakter religius pada jamaah. Temuan ini 
diperoleh melalui observasi, wawancara dan dokumentasi kegiatan dzikir fida’ yang 
dilakukan secara rutin. Secara umum, proses pembentukan karakter religius berlangsung 
melalui tiga ranah utama yaitu, kognitif, afektif dan psikomotorik. Dzikir fida’ mampu 
berikan Kesehatan spiritual karena terdapat aspek psikologis, spiritual, dan sosial, yang 
mengacu pada tingkat perasaan, koneksi, dan makna dalam kaitannya dengan Tuhan, 
orang lain, dan diri kita sendiri (Raesi dkk., 2025). 

Dilihat dari aspek kognitif, penelitian ini menemukan bahwa jamaah mengalami 
peningkatan pemahaman terhadap makna dari dzikir fida’, terutama pada konsep dzikir 
fida’ yaitu pengorbanan diri kepada Allah SWT, hal tersebut melibatkan rasa ketulusan 
dan ketergantungan kepada Allah SWT. kemudian, jamaah yang mengikuti kegiatan secara 
konsisten menunjukkan peningkatan kesadaran mengenai nilai-nilai tauhid, ikhlas dan 
tawakal, peningkatan pemahaman ini pada jamaah menjadi dasar penting bagi 
terbentuknya pola pikir religius. 

Lalu, dilihat dalam ranah afektif, kegiatan rutin dzikir fida’ ini terbukti mampu 
menumbuhkan ketenangan batin dan kedekatan emosional dengan Allah SWT. Dari  hasil 
wawancara, jamaah melaporkan mengalami perasaan lebih tenang, sabar dan lebih 



 

90 
 

mendekatkan diri kepada Allah SWT setelah mengikuti kegiatan rutin dzikir fida’. (ibu 
atun, wawancara, 22 oktober 2025).  

Selanjutnya pada ranah prilaku, penelitian ini menemukan adanya perubahan 
dalam kebiasaan dan sikap keseharian jamaah, mereka menjadi lebih disiplin dalam 
beribadah, sopan dalam interaksi sosial, perduli dengan sesama, dan mampu mengurangi 
kebiasaan kurang baik. Selain itu, penelitian ini juga menemukan bahwa aspek 
kebersamaan dalam berdzikir berjamaah juga memberikan dampak yang signifikan yaitu 
lingkungan sosial yang mendukung menjadikan jamaah lebih mudah untuk 
mempertahankan prilaku religius, meningkatkan rasa solidaritas pada jamaah dan 
menjadi faktor penguat dalam suatu proses pembentukan karakter. 

Oleh karena itu, dengan mengikuti kegiatan rutin dzikir fida’ memberikan fungsi 
tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) dan jamaah yang mengikuti secara teratur juga mengaku 
lebih bisa mengendalikan diri, lebih sering bermuhasabah, dan merasa lebih dekat dengan 
nilai-nilai Islami dan dapat memperkokoh karakter religius mereka secara berkelanjutan. 
Beberapa penelitian sudah ada yang mengkaji tentang dzikir fida’. Berikut ini beberapa 
kajian terdahulu : 

1) Yusuf Iskandar, yang berjudul “Sejarah Dan Perkembangan Tradisi Dzikir Fida’ Di 
Desa Kincang Kecamatan Rakit Kabupaten Banjarnegara”(Iskandar, 2022). Pada 
penelitian ini mengkaji tentang sejarah dan perkembangan dzikir fida’ di Desa 
Kincang, menelusuri asal-muasal, tokoh pembawa tradisi, dinamika jumlah jamaah 
dan peran dzikir fida’ dalam menghidupkan kegiatan keagamaan di Desa tersebut 
secara umum. Penelitianya sudah menjelaskan dengan baik tentang sejarah dan 
bagaimana dzikir fida’ berkembang sebagai tradisi di Desa Kincang. 

Namun, pada penelitian tersebut belum membahas tentang pembentukan 
karakter religius pada jamaah. Oleh karena itu, penelitian ini memiliki fokus yang 
berbeda dan melengkapi penelitian tersebut. Fokus pada penelitian ini yaitu 
implementasi dzikir fida’ dalam membangun karakter religius pada jamaah. 

2) Ali Mahfuz Munawar, meneliti dzikir fida’ Desa Sumoroto sebagai praktik living 
hadits (Munawar & Akbar, 2023). Penelitian ini berfokus pada cara masyarakat 
memaknai tentang dzikir fida’ sebagai tebusan bagi mayit (orang yang sudah 
meninggal) dan bagaimana hal itu dihubungkan dengan teks hadits. 

Yang membedakan pada penelitian ini yaitu lebih mengarahkan fokus pada 
bagaimana dzikir fida’ berfungsi sebagai mekanisme pendidikan spiritual yang 
secara aktif mentransformasi perilaku dan keyakinan, yaitu melalui implementasi 
nilai-nilai Islam untuk membangun karakter religius jamaah. 

3) Muhammad Saefullah Dkk, pada penelitiannya mengkaji tentang implementasi 
tradisi dzikir fida’ di Dusun Jetis Menggoro (Muhammad Saefullah dkk., 2025). Pada 
penelitianya terdapat fenomena sosial dan religius yang menanamkan nilai 
solidaritas, kerja sama, dan pewarisan nilai agama antargenerasi. Perbedaan nya 
adalah fokus pada penelitian, penelitian ini berfokus pada bagaimana dzikir fida’ 
mengimplementasikan nilai-nilai Islam dan pembentukan  karakter religius pada 
jamaah, dan pada penelitian tersebut belum ada pembahasan mengenai 
implementasi nilai-nilai islam dan pembentukan karakter melaui dzikir fida’. 

4) Muhammad Chandra Setiawan dan Mariana, fokus penelitianya adalah 
menganalisis peningkatan kesadaran beragama masyarakat Desa Tegalrejo melalui 
dzikir fida’(Setiawan & Mariana, 2025). Penelitian ini, menekankan bahwa ritual ini 
menumbuhkan ketenangan hati dan mendorong partisipasi dalam aktivitas 
keagamaan. Penelitian tersebut relevan dengan penelitian ini, dan yang 
membedakan adalah tujuan penelitiannya, yaitu menganalisis peningkatan 
kesadaran masyarakat Tegalrejo melalui dzikir fida’ dan penelitian ini membahas 
tentang implementasi nilai-nilai Islam dalam membangun karakter religius pada 



 

91 
 

jamaah Mushola Darussalamah, da penelitian ini melengkapi kajian terdahulu dari 
Muhammad Chandra Setiawan dan Mariana. 

5) Khotim Ahsan, Saeed Akhtar dan Mohammad Abu Shareea. Berjudul Nulturing local 
culture: Social Education Values in Fida’ Activities in Tingir Tengah Subdistrict, 
Salatiga City (Ahsan dkk., 2024). Pada penelitian tersebut mengkaji tentang 
mengidentifikasi nilai-nilai Pendidikan sosial dalam kegiatan Fida’ di Tingkir 
Tengah, Salatiga, menjelaskan bagaimana kegiatan tersebut dilaksanakan di 
masyarakat dan mengkaji peran fida’ sebagai bagian dari budaya local yang 
membentuk interaksi sosial masyarakat. 

Berbeda dengan penelitian ini yang membahas tentang implementasi nilai-
nilai Islam melalui dzikir fida’ dalam membangun karakter religius jamaah, dan 
keduanya memiliki fokus yang berbeda. Penelitian ini lebih fokus ke implementasi 
nilai-nilai Islam dan pembangunan Karakter religius pada jamaah. Dan penelitian 
ini justru melengkapinya karena menghadirkan sudut pandang yang baru bahwa 
dzikir fida’ itu tidak hanya berpengaruh pada pembentukan karakter religius 
jamaah, namun juga berperan penting dalam membangun interaksi sosial dan 
harmoni masyarakat yang lebih luas. 
 
Penelitian ini dapat memberikan manfaat, baik manfaat teoritis, empiris maupun 

praktis. Adapun manfaat penelitian yang di harapkan sesuai dengan masalah yang di 
angkat adalah sebagai berikut: 

1. Manfaat teoritis 
Manfaat teoritis adalah manfaat yang memiliki keterkaitan dengan 

pengembangan ilmu pengetahuan. Penelitian ini di harapkan dapat memberikan 
dukungan terhadap hasil dari penelitian yang sejenis dan memperbanyak hasil 
penelitian yang diadakan sebelumnya, terkhusus tentang pengembangan teori, 
metode dan pembentukan karakter religius. Selanjutnya penelitian ini dapat 
dijadikan sebagai sumber panduan pembelajaran dalam pembentukan karakter 
religius jamaah. Kontribusi teoretis  itu tercipta ketika penelitian, dengan fondasi 
teoretis yang kuat (Lim, 2026). 

2. Kontribusi Empiris  
Penelitian ini memberikan bukti empiris bahwa dzikir fida’ memiliki dampak 

nyata terhadap pembentukan karakter religius jamaah, bukti-buktinya berupa 
perubahan pemahaman, ketenangan emosional, serta kebiasaan prilaku religius 
menunjukkan bahwa ritual yang dilakukan secara konsisten dapat membentuk 
kepribadian yang lebih positif. Kontribusi empiris ini penting sebagai dasar untuk 
penelitian lanjutan yang ingin mengkaji efektivitas atau pembinaan berbasis dzikir 
dan praktik keagamaan lainya. 

3. Manfaat praktis 
Manfaat praktis merupakan manfaat secara langsung dari hasil penelitian 

yang dapat digunakan oleh jamaah ataupun masyarakat (Goldman dkk., 2023). 
Manfaat ini diharapkan berguna dan sebagai masukan informasi bagi: 

a. Bagi Peneliti 
Manfaat penelitian ini untuk peneliti adalah untuk menambah wawasan 

baru tentang Kegiatan keagamaan dzikir fida’ dan menjadikan penelitian ini 
sebagai referensi dalam melakukan penelitian-penelitian selanjutnya. 

b. Masyarakat Umum 
Hasil penelitian ini diharapkan bisa digunakan sebagai motivasi 

masyarakat untuk lebih aktif dalam kegiatan keagamaan, seperti dzikir fida’ 
yang dapat memperkuat ikatan sosial dan spiritual di lingkungan masyarakat. 

 
 



 

92 
 

c. Bagi Peneliti Yang Akan Datang 
Hasil penelitian ini bermaksud agar dapat bermanfaat sebagai petunjuk 

atau arahan, acuan serta bahan pertimbangan bagi orang atau instansi yang 
mengadakan pengkajian lanjutan yang relevan dan sesuai dengan hasil kajian 
ini. 

 
Keterbatasan temuan pada penelitian ini terletak pada ruang lingkup dan metode 

yang digunakan, sehingga hasil yang diperoleh belum mampu menggambarkan 
fenomena secara menyeluruh. 

Berdasarkan keterbatasan yang ditemukan, penelitian ini membuka peluang 
untuk penelitian lanjutan agar memperoleh pemahaman yang lebih luas mengenai 
Implementasi nilai-nilai Islam melalui dzikir fida’ dalam membangun karakter religus 
jamaah. Untuk rekomendasi yang dapat dijadikan sebagai acuan yaitu penelitian 
lanjutan disarankan untuk memperluas konteks dan lokasi penelitian pada berbagai 
kelompok jamaah, majelis taklim, atau Lembaga Pendidikan Islam di wilayah yang 
berbeda. 

 
KESIMPULAN 

Penelitian ini berhasil mengkaji implementasi nilai-nilai Islam melalui dzikir fida' 
sebagai praktik spiritual kolektif yang efektif dalam membangun karakter religius jamaah 
di Mushola Darussalamah, Dusun V, Desa Reno Basuki, Kecamatan Rumbia, Kabupaten 
Lampung Tengah. Temuan utama menunjukkan bahwa dzikir fida', yang dilakukan secara 
berjamaah setiap Rabu malam hingga Kamis dengan rangkaian sholat dan pengucapan 
"laa Illaha Illallah" sebanyak 70.000 kali, berhasil memperkuat nilai-nilai Islam seperti 
i'tiqadiyyah (penguatan iman), khuluqiyyah (pembentukan akhlak), dan amaliyyah 
(penerapan perilaku sehari-hari). Kegiatan ini tidak hanya berfungsi sebagai ibadah ritual, 
tetapi juga sebagai sarana pembinaan spiritual dan sosial, yang tercermin dalam 
peningkatan ketenangan jiwa, solidaritas sosial melalui ukhuwah Islamiyah, serta 
ketakwaan dan disiplin ibadah. Pengaruh dzikir fida' terlihat dalam tiga aspek utama: 
sosial (mempererat ikatan masyarakat dan mengurangi perpecahan), psikologis 
(mengurangi stres dan meningkatkan rasa syukur, sesuai QS. Ar-Ra’d ayat 28), serta 
keagamaan (memperkuat iman dan mendekatkan diri kepada Allah SWT). Namun, 
tantangan seperti partisipasi generasi muda yang terbatas dan potensi kelelahan akibat 
durasi panjang perlu diatasi melalui promosi intensif dan penyesuaian ritme kegiatan. 
Implikasi penelitian ini mencakup pentingnya integrasi praktik spiritual seperti dzikir 
fida' dalam pendidikan karakter berbasis agama untuk mengatasi krisis moral di 
masyarakat, serta peran mushola sebagai pusat pengembangan moral dan sosial. 
Rekomendasi untuk penelitian selanjutnya adalah mengeksplorasi dampak jangka panjang 
dzikir fida' terhadap perubahan perilaku generasi muda, mengintegrasikan elemen 
pendidikan formal dalam kegiatan dzikir, serta memperluas praktik ini ke wilayah lain 
sebagai model intervensi moral. Dengan itu, penelitian ini memberikan kontribusi 
signifikan bagi pengembangan pendidikan karakter religius yang terintegrasi dengan nilai-
nilai Islam dan budaya lokal, mendorong masyarakat menuju kehidupan yang lebih 
harmonis dan berakhlak mulia. 
 
REFERENSI 
Ahsan, K., Akhtar, S., & Shareea, M. A. (2024). Nulturing Local Culture: Social Education 

Values in Fida’ Activities in Tingkir Tengah Subdistrict, Salatiga City. Jurnal 
Pendidikan Agama Islam Indonesia (JPAII), 5(2), 36–42. 
https://doi.org/10.37251/jpaii.v5i2.869 



 

93 
 

Aisyatin Kamila. (2022). PSIKOTERAPI DZIKIR DALAM MENANGANI KECEMASAN. 
Happiness, Journal of Psychology and Islamic Science, 4(1), 40–49. 
https://doi.org/10.30762/happiness.v4i1.363 

Alfanny, M. S., Yusuf, K., Himmati, A., & Amien, A. B. (2025). KONSEP PLURALITAS DI 
INDONESIA: MENELISIK RELASI ISLAM RAHMAT LI AL-ĀLAMĪN DAN BHINNEKA 
TUNGGAL IKA. Mozaic: Islamic Studies Journal, 4(01), 31–44. 
https://doi.org/10.35719/mozaic.v4i01.2296 

Ansori, A., Rosa Indah, Suwandi, S., Inda Salsabila, & Firmansyah, F. (2024). Perilaku 
Individu Dalam Organisasi. Jurnal Bintang Manajemen, 2(2), 135–143. 
https://doi.org/10.55606/jubima.v2i2.3119 

Budiarto, G. (2020). Indonesia dalam Pusaran Globalisasi dan Pengaruhnya Terhadap 
Krisis Moral dan Karakter. Pamator Journal, 13(1), 50–56. 
https://doi.org/10.21107/pamator.v13i1.6912 

Deif ( ضيف أحمد ), A. M., & Cochrane ( كوكران لوجان ), L. (2022). A Values-Based Approach for 
Development: An Islamic Perspective. Journal of Islamic Ethics, 6(2), 284–310. 
https://doi.org/10.1163/24685542-12340082 

Dempsey, A., Larkin, E., Howard, S., & Gallagher, S. (2025). Religiosity, spirituality, and 
cardiovascular reactivity to acute psychological stress: A systematic review. 
International Journal of Psychophysiology, 213, 112596. 
https://doi.org/10.1016/j.ijpsycho.2025.112596 

Devi Oktafiana, Atika Rohim, Rika Marsyalena, & Kasful Anwar. (2023). NILAI-NILAI 
PENDIDIKAN KARAKTER MENURUT AL-QUR’AN. Journal of Student Research, 1(5), 
403–417. https://doi.org/10.55606/jsr.v1i5.1764 

Dr. Agus Salam, M. P. (2023). METODE PENELITIAN KUALITATIF. CV. AZKA PUSTAKA. 
https://books.google.co.id/books?id=ainKEAAAQBAJ 

Fahmi, R. (2025). Pengertian Sikap dalam Psikologi. 
https://doi.org/10.13140/RG.2.2.19413.13284 

Goldman, N., Willem, T., Buyx, A., & Zimmermann, B. M. (2023). Practical Benefits, 
Challenges, and Recommendations on Social Media Recruitment: Multi-
Stakeholder Interview Study. Journal of Medical Internet Research, 25, e44587. 
https://doi.org/10.2196/44587 

Harahap, H. (2021). Pengintegrasian Nilai-Nilai Agama Islam Pada Pembelajaran di 
Sekolah. Jurnal Literasiologi, 7(1), 556583. 

Haryono, E. (2023). Metodologi penelitian kualitatif di perguruan tinggi keagamaan Islam. 
An-Nuur, 13(2). 

Hikmah, N. (2022). Kegiatan Keagamaan Doa Bersama untuk Pembentukan Karakter 
Religius. Arus Jurnal Pendidikan, 2(2), 178–184. 
https://doi.org/10.57250/ajup.v2i2.94 

Husnullail, M., & Jailani, M. S. (2024). Teknik pemeriksaan keabsahan data dalam riset 
ilmiah. Jurnal Genta Mulia, 15(2), 70–78. 

Ilyas, R. (2017). Zikir dan Ketenangan Jiwa. MAWA’IZH: JURNAL DAKWAH DAN 
PENGEMBANGAN SOSIAL KEMANUSIAAN, 8(1), 90–106. 
https://doi.org/10.32923/maw.v8i1.699 

Intan Nur Azizah, N. (2023). Manfaat Zikir Dalam Menenangkan Jiwa. Religion: Jurnal 
Agama, Sosial, Dan Budaya, 2(6), 934–942. 

Iskandar, Y. (2022). SEJARAH DAN PERKEMBANGAN TRADISI DZIKIR FIDA’ DI DESA 
KINCANG KECAMATAN RAKIT KABUPATEN BANJARNEGARA. JSI: Jurnal Sejarah 
Islam, 1(01), 111–128. https://doi.org/10.24090/jsij.v1i1.6457 

Ismaya, A. (2023). Talqin Dzikir: Ketenangan Jiwa Pasca Gempa di Cianjur. Irsyad: Jurnal 
Bimbingan, Penyuluhan, Konseling, dan Psikoterapi Islam, 11(2), 231–252. 
https://doi.org/10.15575/irsyad.v11i2.32606 



 

94 
 

Juhaidi, A., Lathifaturrahmah, L., & Hidayati, N. (2025). Unravelling the impact of consumer 
personal value on word of mouth in Indonesia’s Islamic higher education: The 
mediating role of emotional attachment. Sustainable Futures, 10, 101378. 
https://doi.org/10.1016/j.sftr.2025.101378 

Khaer, M. (2021). Makna Dzikir dalam Perspektif Tafsir Sya’rāwī (Studi Analisis terhadap 
Tafsir Surat Al-Ra’d ayat 28). AQWAL Journal of Qur’an and Hadis Studies, 2(1), 
151–168. https://doi.org/10.28918/aqwal.v2i1.4429 

Khotimah, N., Mispani, M., Amrulloh, H., & Setiawan, D. (2023). Strategi Guru Akidah 
Akhlak Dalam Menanamkan Nilai-Nilai Karakter Di MA Terpadu Nurul Qodiri 
Lampung Tengah. Berkala Ilmiah Pendidikan, 3(1), 9–20. 
https://doi.org/10.51214/bip.v3i1.545 

Kurniawan, M. P. (2024). Instilling Islamic Religious Education Values in Efforts to Prevent 
Bullying Behavior at El Syihab Islamic Middle School Bandar Lampung. Bulletin of 
Science Education, 4(3), 89–106. 

Lim, W. M. (2026). Theory and theory development: Guidelines for establishing theoretical 
gaps, foundations, contributions, and implications. Journal of Business Research, 
202, 115745. https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2025.115745 

Malyuna, S. I., & Lubis, M. (2023). Integrasi Materi Pembelajaran Iman, Islam, dan Ihsan 
dalam Upaya Mencegah Dekadensi Moral di Era Digital. Hikmah, 20(1), 92–104. 
https://doi.org/10.53802/hikmah.v20i1.197 

Masuwai, A., Zulkifli, H., & Hamzah, M. I. (2024). Self-assessment for continuous 
professional development: The perspective of Islamic Education. Heliyon, 10(19), 
e38268. https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e38268 

Muhammad Saefullah, Puji Wahyuningtyas, Afrokha Najia, Sari Warassati, Dian 
Sulistiyaningrum, Shabrina Zharfa Ghaisani, Fatchul Mubin, Puspita Ajeng Tri 
Rahayu, Muchamad Dias Firdhaus Irfany, Riyan Fadli, Sabrang Damar Bayu Al-
azka, Ifah Fatmawati, Dita Nurul Istiqomah, Muhammad Ibadulloh Arsyada, & 
Cindy Virginia Adella Dewantara. (2025). Implementasi Tradisi Dzikir Fida’ di 
Dusun Jetis Desa Menggoro Kecamatan Tembarak Kabupaten Temanggung. 
FUNDAMENTUM : Jurnal Pengabdian Multidisiplin, 3(1), 87–93. 
https://doi.org/10.62383/fundamentum.v3i1.649 

Mulkiah, D. S. (t.t.). DZIKIR DAN FIKIR DALAM PESPEKTIF IMAM AL GOZALI. 
Munawar, A. M., & Akbar, A. F. R. (2023). Tradisi Fida’an dan Akulturasinya pada 

Masyarakat Desa: Kajian Living Hadis di Plosojenar Ponorogo. Al-Adabiya: Jurnal 
Kebudayaan dan Keagamaan, 18(2), 133–150. 
https://doi.org/10.37680/adabiya.v18i2.2447 

Nirmala, M., Irhamudin, I., & Wijaya, A. (2025). Implementasi Pendidikan Karakter 
Berbasis Pesantren dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Kelas VII di SMP 
Ma’arif 9 Seputih Banyak Lampung Tengah. Jurnal Al-Qiyam, 5(2), 118–131. 
https://doi.org/10.33648/alqiyam.v5i2.625 

Nugraha Kusuma, A., Rahmawati, D., Lusiani, M., & Dede, R. (2020). The effect of Dhikr 
therapy on anxiety levels in chronic kidney failure patients that have done 
hemodialysis therapy in Indonesia. Enfermería Clínica, 30, 175–178. 
https://doi.org/10.1016/j.enfcli.2019.11.048 

Nurbaiti, R., Alwy, S., & Taulabi, I. (2020). Pembentukan Karakter Religius Siswa Melalui 
Pembiasaan Aktivitas Keagamaan. eL Bidayah: Journal of Islamic Elementary 
Education, 2(1), 55–66. https://doi.org/10.33367/jiee.v2i1.995 

Ockta, L., Qudni, A. Y. A., & Lestari, P. (2025). Analisis Praktik Dzikir Untuk Mengatasi 
Kecemasan Santri Pondok Darut Tauhid Pesantren ZainuL HASAN GENGGONG. 
Jurnal Al-Fatih, 8(1), 103–118. 

Oktaviana, D., & Dewi, D. A. (2022). Peran pancasila dalam menangani krisis moralitas di 
indonesia. Jurnal Kewarganegaraan, 6(1), 1597–1601. 



 

95 
 

Olfah, M. L., Virdayanti, N., & Kiftiyah, F. (2024). Peran Pendidikan Agama Islam dalam 
Membentuk Karakter Bangsa. Religion: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya, 3(2), 
495–516. 

Putri, S. A. F., & Wiranata, I. H. (2025). Peran Strategis Pendidikan Karakter dalam 
Pembentukan Moral Pelajar. Prosiding Konseling Kearifan Nusantara (KKN), 4, 
563–576. 

Raesi, R., Gooshki, H. S., Tabatabaee, S. S., Khoshi, A., Saadat, S. H., Daneshi, S., Bokaie, S., & 
Hushmandi, K. (2025). Examining the Relationship between Parents’ Spiritual 
Health and the Desire to Have Children: A Systematic Review. The Open Public 
Health Journal, 18. https://doi.org/10.2174/0118749445376606250225050204 

Rahmawati, N. R., Oktaviani, V. D., Wati, D. E., Nursaniah, S. S. J., Anggraeni, E., & 
Firmansyah, Mokh. I. (2021). Karakter religius dalam berbagai sudut pandang dan 
implikasinya terhadap model pembelajaran Pendidikan Agama Islam. Ta’dibuna: 
Jurnal Pendidikan Islam, 10(4), 535. 
https://doi.org/10.32832/tadibuna.v10i4.5673 

Santosa, S., & Marvida, T. (2021). Pembudayaan Nilai-Nilai Islam di Madrasah dan 
Masyarakat. Jurnal Basicedu, 5(6), 6418–6425. 
https://doi.org/10.31004/basicedu.v5i6.1643 

Sauzet, O., & Schäfer, M. (2025). Interaction effects on health between perceived 
neighbourhood social cohesion and demographic changes: A longitudinal study. 
Journal of Epidemiology and Population Health, 73(6), 203154. 
https://doi.org/10.1016/j.jeph.2025.203154 

Setiawan, M. C., & Mariana, M. (2025). Peningkatan Kesadaran Beragama Melalui Tradisi 
Dzikir Fida’Masyarakat Desa Tegalrejo Kecamatan Pulung Kabupaten Ponorogo. 
Social Science Academic, 171–181. 

Sulistyawati, R. A., Probosuseno, & Setiyarini, S. (2019). Dhikr Therapy for Reducing 
Anxiety in Cancer Patients. Asia-Pacific Journal of Oncology Nursing, 6(4), 411–416. 
https://doi.org/10.4103/apjon.apjon_33_19 

Tang, H., Su, W., & Xing, Q. (2025). Exploring the associations among encouragement, 
character strengths in the values in action classification and subjective well-being 
among selected Chinese adolescents: A bifactor model and commonality analysis. 
Acta Psychologica, 260, 105638. https://doi.org/10.1016/j.actpsy.2025.105638 

Usmani, S. (2024). Perceptions of politics and knowledge sharing: Moderating role of 
Islamic work ethic in the Islamic banking industry of Pakistan. Heliyon, 10(18), 
e37032. https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e37032 

Vonasch, A. J., & Tookey, B. A. (2024). Self-serving bias in moral character evaluations. 
Journal of Experimental Social Psychology, 112, 104580. 
https://doi.org/10.1016/j.jesp.2023.104580 

Yusuf, M. A. (2025). Motivasi dalam Organisasi: Pengertian, Proses, Teori, Penerapan, dan 
Hubungannya dengan Kinerja. Islah Tarbawi: Journal of Islamic Education and 
Learning, 1(1), 1–11. 

Zulfikar Ihkam Al-Baihaqi, Adi Haironi, & Hilalludin, H. (2024). STRATEGI GURU 
PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DALAM MEMBENTUK KARAKTER RELIGIUS. Al-
Ihda’ : Jurnal Pendidikan dan Pemikiran, 19(1), 1290–1295. 
https://doi.org/10.55558/alihda.v19i1.122 

 
 


