,',-?.Bulletin of Pedagogical Research Vol. 5, No. 3, December 2025

https://attractivejournal.com/index.php/bpr/

The Concept of Knowledge, Figh, and Their Virtues in the Book Ta‘lim
al-Muta‘allim: A Descriptive Qualitative Study of Az-Zarnuiji’'s Thought

Syofiah Pribadi?*, Hafshoh Nursyofiah Harunz, Isop Syafeiz, Musthafa Izzuddinz
1UIN Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia
2 Universitas Al-Azhar Asy-Syarif, Indonesia

8 syofiah.pribadi76@gmail.com*
Abstract

This study aims to: (1) analyze the concepts of knowledge (‘ilm) and jurisprudence
(figh) in Ta‘'lim al-Muta‘allim by Burhan al-Islam al-Zarniji; (2) identify the virtues of
knowledge and the categories of knowledge that, according to al-Zarniji, should be
pursued; and (3) examine the relevance of al-Zarniji’s concepts of knowledge and
jurisprudence to contemporary Islamic education. The study employs a qualitative
descriptive method using content analysis of the primary text Ta‘lim al-Muta‘allim
ARTICLE INFO (Marwan al-Qabbani edition), supported by secondary sources including books on
Article history: Islamic education, scholarly journals, works on the history of Islamic thought, and
Received previous studies on al-Zarniji as well as classical Islamic epistemology and pedagogy.
July 11, 2025 Data were collected through a comprehensive literature review. The findings indicate
Revised that al-ZarnQji defines knowledge as the disclosure of true reality, while figh is
November 09, understood as knowledge of a Muslim’s moral rights and obligations. He classifies
2025 knowledge into obligatory (fard ‘ayn and fard kifayah), recommended (sunnah), and
Accepted knowledge that should be avoided. Al-Zarniiji emphasizes the importance of ‘ilm al-
December 25, hal, namely practical knowledge required in daily life, including matters of faith,
2025 worship, professional competence, health, and spiritual refinement of the heart. He
discourages the study of misleading sciences such as astrology, while permitting and
encouraging beneficial disciplines such as astronomy. This study concludes that al-
Zarniiji’'s educational thought remains highly relevant to the development of
contemporary Islamic education, particularly in curriculum design that integrates
religious knowledge, professional skills, and character formation. His concepts
contribute significantly to strengthening the epistemological and ethical foundations

of Islamic education in the modern era.

Keywords: Az-Zarnujy, Science Of Al-Hal, Concept Of Knowledge, Urgency Of Figh.

Published by CV. Creative Tugu Pena
Website https:/attractivejournal.com/index.php/bpr
ISSN 2775-2305

Copyright This is an open access article under the CC BY SA license
@ ®O https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

@ 2025 by Authros

PENDAHULUAN

Kitab Ta‘'lim al-Muta‘allim karya Burhan al-Islam al-Zarniji merupakan salah satu karya
pedagogik Islam klasik yang paling berpengaruh di dunia Islam, khususnya di pesantren dan
lembaga pengkajian ilmu syar‘i \. Di antara bahasan penting dalam kitab ini adalah penjelasan Az-
Zarntji tentang konsep ilmu, figh, dan keutamaannya, termasuk apa yang disebut ilm al-hal—
sebuah gagasan fundamental yang mengatur prioritas dan kewajiban menuntut ilmu sesuai
kebutuhan praktis seorang muslim (Tidjani & Fuadah, 2023). Pemikirannya tidak hanya
merefleksikan horizon keilmuan pada abad ke-6 H, tetapi juga menawarkan prinsip-prinsip etis,
epistemologis, dan pedagogis yang relevan untuk dikontekstualisasikan dalam pendidikan Islam
modern. Kajian terhadap pemikiran Az-Zarntji menjadi penting karena ia tidak hanya membahas
ilmu syar‘j, tetapi juga menegaskan kewajiban mempelajari ilmu profesi, kesehatan, serta ilmu yang
menata hati dalam kerangka memperbaiki diri dan masyarakat (Irawati & Musthafa, 2021). Di
tengah tantangan pendidikan kontemporer yang semakin kompleks, elaborasi mendalam terhadap
konsep ilmu dan figh dalam Ta‘lim al-Muta‘allim memberikan kontribusi signifikan dalam
merumuskan kembali fondasi filosofis dan etis pendidikan Islam (Irawati & Musthafa, 2021).
Sejumlah kajian mutakhir tentang pendidikan Islam menegaskan bahwa tanpa fondasi nilai dan
adab, capaian kognitif justru berpotensi melahirkan “intelek tanpa moral” yang membahayakan


mailto:syofiah.pribadi76@gmail.com
https://attractivejournal.com/index.php/bpr
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tatanan sosial dan kemanusiaan. Kondisi ini menuntut rekonstruksi konsep ilmu yang berakar pada
khazanah turats, namun relevan dengan kebutuhan zaman (Suherman et al., 2025).

Beberapa penelitian sebelumnya menyoroti aspek metodologi pendidikan dalam Talim al-

Muta‘allim. Penelitian (Suherman et al., 2025) - “Implementation of Islamic Education Principles in
The Modern Madrasa Curriculum: A Study of Ta'lim Al-Muta'allim”. penelitian telah menekankan
bahwa karya ini merupakan pedoman adab penuntut ilmu, dengan fokus pada karakter, niat, dan
etika belajar Studi-studi tersebut lebih banyak menguraikan sisi moral dan praktikal pendidikan,
seperti pentingnya guru, kesungguhan belajar, dan adab terhadap ilmu Relevansinya bagi
penelitian ini terletak pada dasar etika ilmu, meskipun penelitian ini belum menelaah secara
mendalam konsep ilmu dan figh sebagai disiplin epistemologis.
Penelitian (Amin, 2024) - “Konsep Pendidikan Akhlak Bagi Anak Didik Menurut Imam Buhanul
Islam Az-Zarnuji Dalam Kitab Ta’limul Muta’allim Etos Belajar Perspektif Az-Zarnuji’. Penelitian ini
menggunakan penelitian kepustakaan, yang melibatkan konsultasi bahan yang relevan kitab Ta'lim
al-Muta‘allim, terutama tentang motivasi belajar, muwadhobah niat yang ikhlas, memilih guru, dan
kesungguhan. Hasil penelitian menegaskan bahwa Az-Zarniji memandang etos belajar sebagai
bagian integral dari kesempurnaan ilmu. Relevansinya terletak pada pemahaman bahwa konsep
ilmu menurut Az-Zarniji melekat dalam etika belajar, tetapi penelitian ini tidak menggali relasi
antara konsep ilmu dan figh.

Penelitian (Larasati et al,, 2023) - “Relevansi Pokok Pemikiran Burhanuddin Az-Zarnuji
Terhadapa Pendidikan Saat Ini”. Penelitian ini membahas tentang relevansi pemikiran pokok
pemikiran Burhanuddin Az-Zarnuji terhadap sistem pendidikan saat ini yang tertuang dalam
bukunya yang berjudul Ta’limul Muta’allim yang menitikberatkan pada etika dalam mencari ilmu.
Dengan menggunakan metode analisis isi, dimana kalimat-kalimat Az-Zarnuji dianalisis satu per
satu, sehingga ditemukan konsep adab dalam menuntut ilmu, meskipun belum mengkaji figh secara
khusus. Penelitian (Ulya & Muhid, 2021) - “Urgensi Motivasi Belajar terhadap Keberhasilan
Menuntut Ilmu Perspektif Kitab Ta'lim Muta’allim”. Penelitian ini fokus bertujuan untuk
menjelaskan lebih dalam mengenai tema tentang motivasi belajar yang terdapat pada kitab Ta’lim
Muta’allim tepatnya pada tema atau pasal ke-5 yang berjudul kesungguhan, ketekunan, niat yang
benar dan cita-cita yang luhur dengan menggunakan metode literature review. Relevansinya bagi
penelitian ini terletak pada dasar etika ilmu, Di sisi lain, sebagian kajian filologis menelusuri
manuskrip dan perbedaan redaksi antara berbagai cetakan kitab, namun belum banyak
mengembangkan analisis epistemologis mengenai konsep ilmu dan figh dalam pemikiran Az-
Zarntji. Penelitian (Zaim, 2020) - “Konsep Pendidikan Islam dalam Ta‘lim al-Muta‘allim: Analisis
Pedagogis dan Epistemologis”. Penelitian ini menganalisis struktur pendidikan Islam dalam kitab
Az-Zarnuji, mencakup adab, metode belajar, dan epistemologi dasar. Penelitian ini menemukan
bahwa ilmu dalam kitab tersebut dipandang sebagai cahaya, amal, dan sarana kedekatan kepada
Allah SWT. Zaim juga membahas sekilas posisi figh sebagai ilmu yang wajib dipelajari. Penelitian ini
sangat relevan karena secara langsung berhubungan dengan tema ilmu dan figh, namun masih
bersifat umum sehingga penelitian ini dapat mengisi celah pada kajian tematis yang lebih fokus.
Kelima penelitian di atas memberikan dasar kajian mengenai etika belajar, nilai pendidikan, konsep
ilmu bermanfaat, dan posisi figh dalam pendidikan Islam klasik. Namun, belum ada penelitian yang
secara khusus dan sistematis yang mengkaji: pertama, menganalisis keterkaitan konsep ilmu, figh,
dan keutamaannya dalam satu kerangka pemikiran Az-Zarniji. Kedua, mengkaji figh bukan hanya
sebagai disiplin hukum, tetapi sebagai konstruksi epistemologi dan moral dalam Ta‘lim al-
Muta‘allim. Ketiga, menyajikan interpretasi mendalam tentang bagaimana Az-Zarniji menempatkan
ilmu dan figh sebagai basis adab, akhlak, dan orientasi spiritual.

Namun, penelitian-penelitian tersebut belum menempatkan pembahasan “konsep ilmu,
figh, dan keutamaan ilmu” sebagai fokus utama. Oleh sebab itu, meskipun terdapat kajian yang
relevan, sebagian besar masih berputar pada etika belajar, pendidikan karakter di madrasah,
menjembatani kesenjangan antara prestasi akademis dan pengembangan moral (Suherman et al,,
2025), bukan pada struktur epistemologi dan kategorisasi ilmu sebagaimana dijelaskan dalam bab-
bab awal kitab. Kebanyakan penelitian terdahulu berpusat pada adab penuntut ilmu dan
metodologi belajar dalam Ta‘lim al-Muta‘allim, sementara kajian yang secara spesifik mengulas
konsep ilmu, figh, batasan ‘ilm al-hal, serta pembedaan ilmu yang bermanfaat dan yang harus
dihindari menurut Az-Zarniji masih sangat terbatas. Selain itu, belum banyak penelitian yang
mengaitkan pemikiran Az-Zarniji tersebut dengan konteks pendidikan Islam modern yang lebih

106



kompleks, terutama terkait kewajiban belajar ilmu profesi, kesehatan, dan ilmu pengembangan
karakter berdasarkan kerangka epistemologinya.

Novelty penelitian ini tidak terletak pada pendekatannya yang membahas etika belajar,
tetapi menempatkan konsep ilmu, figh, dan keutamaannya sebagai analisis utama melalui
pembacaan mendalam terhadap teks Az-Zarniji. Penelitian ini juga menawarkan sintesis antara
epistemologi klasik dan kebutuhan pendidikan modern, khususnya dalam memperluas makna apa
itu 7Im al-hal sehingga mencakup ilmu profesi, sosial, dan teknologi. Dengan demikian, penelitian
ini menghasilkan perspektif baru mengenai relevansi pemikiran Az-Zarntji bagi pengembangan
kurikulum pendidikan Islam masa kini.

Dampak teoretis penelitian ini memiliki dampak yang signifikan bukan hanya bagi wacana

akademik, tetapi juga bagi pengembangan kurikulum, pembinaan karakter, dan strategi pendidikan
Islam pada era modern. Pertama, dari sisi teoritis, kajian ini memperkaya literatur epistemologi
Islam klasik dengan menegaskan kembali struktur konseptual mengenai ilmu dan figh dalam
pemikiran Az-Zarniji. Selama ini, epistemologi Islam cenderung dipusatkan pada tokoh-tokoh
besar seperti al-Ghazali, al-Farabi, atau Ibn Sind. Padahal, Az-Zarniiji menawarkan perspektif yang
lebih praktis, integratif, dan berbasis pengalaman pendidikan tradisional yang berabad-abad
menjadi rujukan di dunia Islam. Dengan menelusuri ulang konsepsi ilmu, kategori ilmu wajib, ilmu
hati, dan ilmu yang harus dihindari, penelitian ini memberikan landasan filosofis yang kuat bagi
pengembangan teori pendidikan Islam yang lebih komprehensif.
Kedua, dampak penelitian terlihat dalam ranah kebijakan pendidikan Islam. Konsep ‘ilm al-hal yang
dipaparkan Az-Zarnuji memberikan kerangka prioritas yang jernih tentang apa yang wajib
dipelajari oleh setiap muslim. Dalam konteks pendidikan nasional, prinsip ini dapat menginspirasi
penyusunan kurikulum berbasis kebutuhan realistik peserta didik. Misalnya, kewajiban
mempelajari ilmu profesi, muamalah modern, dan kesehatan sebagaimana tersirat dalam
pemikiran Az-Zarniji dapat dijadikan dasar filosofis untuk mengintegrasikan bidang-bidang
tersebut ke dalam pendidikan keislaman secara lebih sistematis. Selain itu, pandangan Az-Zarniji
tentang pentingnya ilmu yang menata hati membuka peluang penguatan pendidikan karakter dan
spiritual dalam kurikulum modern.

Biografi dan Kontek Pemikiran Az-Zarniji

Dari berapa banyak biografi tentang para penulis dari kitab-kitab yang terkenal hampir
tidak ada yang membahas tentang Al-Imam Az-Zarntijy secara mendetail (Zakirman & Nisa, 2023).
Az-Zarniiji—dalam satu manuskrip dikenal dengan nama Burhanuddin dan dalam manuskrip yang
lain disebutkan Burhanu al-Islam al-Zarniji—merupakan salah satu ulama pendidikan klasik yang
hidup pada masa kejayaan intelektual Islam, diperkirakan antara abad ke-12 hingga 13 M.
Burhanuddin al-Zarnuji memiliki nama lengkap, ‘Syeikh Tajuddin Nu’'man bin Ibrahim bin al-Khalil
al-Zarnuji’ (Zaim, 2020). Adapun lahir tidak diketahui. Tahun kelahirannya tidak ada yang
mengetahui. Adapun tahun kematiannya, para ahli sejarah berbeda pendapat. Ada yang
mengatakan ia meningal pada tahun 690 H, ada yang mengatakan 730 H, ada yang mengatakan 593
H (‘alar rajih) (Az-Zarnijy, 2018). Informasi biografisnya tidak terdokumentasi secara lengkap,
namun kuat dugaan bahwa ia berasal dari daerah Zarnij di negara Turki (Asia Tengah) menurut Al-
Quraisyi pengarang kitab Al-Jawahir Al-mudhi’ah (Zaim, 2020), sebuah wilayah yang pada masa
itu menjadi pusat perkembangan madrasah, figh, dan ilmu-ilmu keislaman. Ia hidup dalam
lingkungan intelektual yang dipengaruhi mazhab Hanafi dan tradisi pendidikan sufistik, yang
menekankan perpaduan antara kedalaman ilmu dan kesucian moral. Ini merupakan salah satu ciri
bahwa Islam adalah rahmatan lil'alamin (Alhasbi et al., 2024). Karena walaupun bukan orang Arab,
akan tetapi siapapun yang mempelajari Islam, akan Allah SWT. mudahkan berbahasa Arab dan
menulis dengan bahasa Arab.

Al-Imam Az-Zarnijy belajar ke beberapa guru yang berbeda-beda keahliannya (Manan et
al,, 2022). Diantara Guru-gurunya:
a. Burhanuddin Ali bin Abi Bakr al-Farghany, beliau termasuk ulama besar al-Hanafiyah
(W.593H/1197M).
b. Fahruddin al-Hasan bin Manshur al-Uzjandy al-Farghany
c. Ruknu al-Islam Muhammad bin Abi Bakr al-Ma'ruf, terkenal sebagai mufti Bukhara
(W.573H/1177M).
d. Hammadu Ibrahim: ahli hukum, sastrawan, dan teolog (W.576H/1180M).

107



e. Fahruddin Mas’ud bin al-Hasan al-Kasyany, penulis kitab “Badai’i as-Shanai’i” (W.578M/1191H).
(Zakirman & Nisa, 2023), (Az-Zarniijy, 2018)

Konteks sosial-intelektual zamannya ditandai maraknya aktivitas keilmuan, tetapi juga munculnya
problem moral di kalangan pencari ilmu. Az-Zarnuji melihat banyak pelajar yang rajin belajar tetapi
tidak memperoleh keberkahan dan manfaat dari ilmunya disebabkan etika dan akhlak dalam
belajar mulai memudar (Ulfa, 2022). Banyak para pelajar yang tidak menghiraukan masalah nilai-
nilai adab (Andayani, 2023). Kondisi inilah yang mendorongnya menulis Ta‘lim al-Muta‘allim,
sebuah karya yang memadukan bimbingan etis, pedagogis, dan spiritual untuk membentuk
karakter pelajar. Pemikirannya lahir dari kebutuhan untuk mengembalikan tradisi pendidikan
Islam kepada prinsip adab, niat yang benar, dan tanggung jawab moral dalam proses menuntut
ilmu (Noer & Sarumpaet, 2017).

Konsep Ilmu dan figh dalam Islam dalam Ta‘lim al-Muta‘allim

IImu dipandang sebagai sarana penyempurna diri manusia, baik melalui pengalaman
empiris maupun pemikiran rasional. Ulama menekankan pentingnya ‘ilm al-hal (Manan et al,
2022), yaitu ilmu yang wajib dimiliki setiap muslim untuk melaksanakan ajaran agama. Pendidikan
juga berperan strategis dalam membangun sumber daya manusia dan menjadi instrumen efektif
dalam perubahan perilaku sosial. Tujuan pendidikan Islam—yakni pembentukan al-insan al-kamil
(Suherman et al., 2025)—Kkarena itu memiliki relevansi kuat dengan arah pendidikan nasional
(Mubarok, 2021). Dalam kerangka pendidikan Islam, fungsi tersebut diwujudkan melalui dua ranah
utama: pembinaan kepribadian yang berlandaskan keimanan serta pengembangan pemikiran
melalui pengajaran ilmu-ilmu keagamaan, terutama ushuluddin dan fikih sebagai dasar
pengamalan agama (Irawati & Musthafa, 2021). Konsep ilmu dalam Ta‘lim al-Muta‘allim dipahami
sebagai cahaya yang mengarahkan manusia pada kesempurnaan akal dan akhlak, sehingga
menuntut ilmu menjadi kewajiban yang dilandasi niat tulus dan adab yang benar. Figh diposisikan
sebagai ilmu pokok yang memastikan benar-tidaknya amal seorang muslim, sekaligus menjadi
fondasi pengamalan agama (Suherman et al., 2025). Az-Zarniji menegaskan keutamaan ilmu dan
figh melalui pendekatan normatif yang menonjolkan adab, keikhlasan, dan keberkahan. Kajian
kualitatif deskriptif ini menunjukkan bahwa pemikirannya memadukan nilai etis-spiritual dengan
praktik pedagogis, menjadikan ilmu tidak hanya sebagai pengetahuan, tetapi sebagai sarana
pembentukan karakter (Zakirman & Nisa, 2023).
Teori Hierarki Kebutuhan dan Perkembangan Spiritual

Teori hierarki kebutuhan dan perkembangan spiritual dalam kajian ilmu dan figh menurut
Az-Zarngji menunjukkan bahwa pencarian ilmu berfungsi memenuhi tahap-tahap kebutuhan
manusia, mulai dari kebutuhan dasar akan bimbingan hingga puncaknya pada penyempurnaan
spiritual. [Imu menjadi sarana memenuhi kebutuhan kognitif, sedangkan figh memenuhi kebutuhan
moral dan religius yang mengarahkan perilaku. Az-Zarniji menegaskan bahwa penguasaan ilmu
dan figh tidak hanya mengangkat martabat intelektual, tetapi juga membawa penuntut ilmu
menuju derajat al-insan al-kamil (Mubarok, 2021). Dengan demikian, perkembangan spiritual
menjadi tahap tertinggi yang dicapai melalui adab, niat ikhlas, dan keberkahan ilmu.

Hermeneutika Filosofis sebagai Pendekatan Interpretasi teks kitab Ta‘Lim Al-Muta‘Allim

Hermeneutika filosofis menjadi pendekatan yang relevan dalam menafsirkan ajaran ilmu,
figh, dan keutamaannya dalam Ta‘lim al-Muta‘allim, karena pendekatan ini tidak sekadar membaca
teks secara literal, tetapi memahami struktur makna yang tersembunyi di balik ungkapan Az-
Zarntji. Hermeneutika menempatkan teks sebagai entitas dialogis yang harus dipahami melalui
interaksi antara horizon pemikiran pengarang dan pembaca (Susanto, E., 2006). Dalam konteks ini,
nilai-nilai adab, keikhlasan, serta orientasi spiritual yang ditekankan Az-Zarniji dipahami sebagai
fondasi epistemologis yang membentuk etos keilmuan Islam klasik. Melalui proses interpretasi
yang historis-filosofis, konsep ilmu dan figh tidak hanya dipahami sebagai disiplin normatif, tetapi
juga sebagai perangkat pembentukan karakter dan penyempurnaan spiritual penuntut ilmu
(Suherman etal.,, 2025).

Struktur dan Metodologi Ta‘lim al-Muta‘allim

Struktur Ta‘lim al-Muta‘allim tersusun sistematis dalam beberapa bab (tiga belas fasl) yang
membahas prinsip dan adab menuntut ilmu, mulai dari niat, memilih guru, menghormati ilmu,
menjaga waktu, hingga etika sosial seorang pelajar (Zakirman & Nisa, 2023). Metodologi yang

108



digunakan Az-Zarnuji bersifat normatif-didaktis, menggabungkan nas Al-Qur’an, hadis, pendapat
ulama, serta pengalaman pedagogis pada masanya.

Susunan Ta‘lim al-Muta‘allim dibangun secara runtut dalam tiga belas fasl yang
menguraikan prinsip-prinsip serta adab penuntut ilmu. Isinya mencakup pembahasan tentang niat,
pemilihan guru, penghormatan terhadap ilmu, pengelolaan waktu, hingga tata krama sosial seorang
murid (Zakirman & Nisa, 2023). Metode yang dipakai Az-Zarniji bersifat normatif dan edukatif,
dengan memadukan dalil Al-Qur’an, hadis, pandangan ulama, serta pengalaman pengajaran yang
berkembang pada zamannya.

Pendekatan ini menekankan internalisasi nilai, pembentukan karakter, dan praktik adab
sebagai prasyarat keberhasilan belajar. Dengan demikian, karya ini tidak hanya menjadi panduan
teknis, tetapi juga kerangka etis yang membentuk kepribadian dan motivasi penuntut ilmu secara
berkelanjutan (Ulya & Muhid, 2021).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif (Sugiyono, 2025), bertujuan
memahami secara mendalam konsep ilmu, figh, dan keutamaannya dalam Ta‘lim al-Muta‘allim
melalui analisis teks dan interpretasi makna. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menggali
struktur pemikiran Az-Zarniji secara komprehensif dan kontekstual. Dalam penelitian ini juga,
peneliti menggunakan penelitian kepustakaan (library research).

Data penelitian berupa data kualitatif (Sugiyono, 2025), meliputi kutipan, penjelasan, dan
uraian konseptual dari kitab Ta‘lim al-Muta‘allim. Data ini mencakup definisi ilmu, figh, kategori
ilmu, pandangan Az-Zarniiji tentang keutamaan dan konsep ilmu dan figh dalam kehidupan sehari-
hari. Sumber Data dari data primer adalah kitab Ta‘lim al-Muta‘allim edisi Marwan al-Qabbani,
sedangkan data sekunder berasal dari buku-buku pendidikan Islam, jurnal ilmiah, karya sejarah
pemikiran, dan penelitian yang mengkaji Az-Zarntji maupun epistemologi dan pedagogi Islam
klasik, yang dikuatkan dengan dalil-dalil. Pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka
dengan membaca, mencatat, dan mengkategorikan bagian-bagian penting yang relevan. Peneliti
menelaah struktur teks, memilih kutipan yang signifikan, serta menghimpun pendapat para ahli
untuk memperkaya konteks analisis (Sa’diah, D, 2015).

Analisis dilakukan dengan teknik analisis isi (conten analysis) (Wingjosoebroto, S., 1977),
meliputi reduksi data, Kklasifikasi tema, interpretasi makna, dan penyusunan deskripsi
komprehensif. Peneliti menafsirkan konsep-konsep utama Az-Zarniiji dan menghubungkannya
dengan teori pendidikan Islam modern untuk menghasilkan sintesis ilmiah. Dengan pendekatan
deskriptif-analitis dan komparatif. Tahapan pertama yaitu proses memilih dan menyederhanakan
data mentah dari Kontek Pemikiran Az-Zarniji dan dari sumber literature yang relevan. Tahapan
Kedua adalah penyajian data ke dalam format yang sistematis berupa Konsep Ilmu dan figh dalam
Islam dalam Ta‘lim al-Muta‘allim. Tahapan ketiga adalah interpretasi hermeneutis dengan
memahami makna dari isi teks kitab Ta'lim Al-Muta’allim, Teori Hierarki Kebutuhan dan
Perkembangan Spiritual. Tahapan keempat adalah membandungkan konsep Ilmu dan figh dalam
Islam dengan konsep serupa pada pemikiran Az-Zarnuji. Tahapan kelima adalah menyimpulkan
dan vertivikasi dengan melakukan sintesis seluruh temuan agar mendapatkan jawaban dari tujuan
penelitian sebagai Pendekatan Interpretasi teks kitab Ta‘'Lim Al-Muta‘Allim

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Ilmu dan Figh menurut Az-Zarnuji

Dalam Ta‘lim Al-Muta‘allim, Az-Zarniji memulai pembahasannya dengan mendudukkan
konsep ilmu sebagai fondasi utama kehidupan seorang muslim dan sebagai faktor pembeda
manusia dari makhluk lain (Irawati & Musthafa, 2021). Menurut (Hasbi, I, 2021) bahwa konsep
adalah sebuah pemikiran yang bisa diterapkan dalam mempermudah kehidupan.

Definisi ilmu yang diberikan Az-Zarnijt terlihat cukup filosofis, yakni sebagai “sifat yang
tampak pada sesuatu sebagaimana adanya.” Meskipun rumit, definisi tersebut menunjukkan bahwa
ilmu baginya adalah sebuah penyingkapan realitas secara benar. Dalam perspektif ulama lain yang
dikutipnya, ilmu adalah “keyakinan kuat yang sesuai kenyataan,” sehingga ilmu tidak sekadar
pengetahuan, tetapi peneguhan kebenaran dalam akal dan hati (Az-Zarnijy, 2018).

[Imu merupakan anugerah yang khusus diberikan kepada manusia. Sehingga sebuah
pepatah mengatakan, “Jika tanpa ilmu, maka manusia laksana binatang”. Oleh karena itu Az-Zarnijy

109



mengatakan, bahwa semua yang dimiliki oleh manusia, dimiliki juga oleh binatang, kecuali ilmu
(Nasir etal,, 2023). Ungkapan hikmah yang masyhur menyatakan bahwa:

bl 4lad o (oY) 3151 (g calally a8 55891 3150 Bag calally adlad WA 3151 G 1Rl (ymay L 2lag

Artinya: “siapa yang menginginkan kebahagiaan dunia hendaknya menuntut ilmu; siapa
yang menginginkan kebahagiaan akhirat juga harus menuntut ilmu; dan siapa yang menginginkan
keduanya sekaligus, maka wajib baginya menuntut ilmu.” (Imam As-Syafii, n.d.)

Perkataan yang dinisbatkan kepada Imam Al-Syafii ini menegaskan bahwa ilmu
merupakan fondasi utama bagi keberhasilan hidup, baik dalam urusan keduniaan maupun dalam
upaya meraih kebahagiaan akhirat (Fadilah et al., 2025). Melalui pernyataan tersebut, terlihat jelas
bahwa kedudukan ilmu dalam Islam tidak hanya sebagai sarana intelektual, tetapi sebagai jalan
yang menghantarkan manusia pada kematangan spiritual dan keberhasilan hidup secara
menyeluruh (Zaim, 2020).

Kemudian Az-Zarnijy menegaskan bahwa ilmu merupakan anugerah yang bisa
memuliakan manusia sebagaimana Allah SWT. meninggikan derajat Nabi Adam As. Dengan ilmulah,
maka Nabi Adam As. ditinggikan derajatnya oleh Allah SWT., sehingga para malaikat diperintahkan
untuk bersujud kepadanya sebagalmana termaktub dalam QS. Al-Baqarah, ayat 34:

@w)ssnwuts})&“\j@\@,w RPN \;m\«&:&.«ﬂ\_\h;\}

Artinya: ”(Ingatlah) ketika Kami berfirman kepada para malaikat, “Sujudlah kamu kepada
Adam!” Maka, mereka pun sujud, kecuali Iblis. la menolaknya dan menyombongkan diri, dan ia
termasuk golongan kafir.”

Sebuah hadis menyebutkan: . )
oot O o ol 18 Ay e 20 La ) Oy G

Artinya: “Menuntut ilmu itu wajib bagi setiap muslim dan muslimah”.

Walaupun riwayat yang benar, adalah tanpa ada kata “muslimatin” di akhirnya, karena kata
“kulli muslimin (setiap muslim)” itu sudah mencakup muslimah juga (At-Tibrizy, 1979), (Al-Imam
Ibn Baz, n.d.). Maksud dari hadis ini bahwa menuntut ilmu itu hukumnya fardhu ‘ain bagi setiap
individu muslim lakilaki dan perempuan yang mukallaf (Larasati et al., 2023). Akan tetapi
ketahuilah bahwa tidak diwajibkan bagi setiap muslim untuk mempelajari semua cabang ilmu,
namun yang diwajibkan adalah mencari ilmu sesuai kondisi/keadaan (ilmu yang dibutuhkan saat
itu) (Mubarok, 2021). Misalnya, mempelajari tentang keesaan Allah Swt. beserta sifat-sifatnya,
ilmu tentang shalat dan thaharah (Irawati & Musthafa, 2021). Namun menurut Az-Zarnuji orang
Islam tidak wajib mengetahui semua cabang llmu secara fardhu ain. Akan tetapi yang diwajibkan
bagi orang Islam adalah mencari ilmu yang merupakan kebutuhannya, pada saat apapun (Mubarok,
2021).

Sebagaimana dikatakan bahwa, ilmu yang paling afdhal (utama) adalah ilmu yang
dibutuhkan saat itu sesuai keadaan (ilmu al-hdl), dan amalan yang paling afdhal adalah amalan
yang dibutuhkan saat itu (Manan et al., 2022), (Az-Zarnijy, 2018). Menurut Az-Zarniiji, karena hal
yang akan mengarahkan seseorang sampai kepada sesuatu yang fardhu maka hukumnya akan
menjadi fardhu, dan hal-hal yang akan mengarahkan seseorang sampai kepada melaksanakan yang
wajib maka hal itu hukumnya menjadi wajib (dipelajari). Menurut (Zakirman & Nisa, 2023), ilmu
yang ada kaitannya langsung dengan kewajiban seseorang sebagai hamba Allah SWT. yaitu
individu-individu muslim mukallaf (baligh dan berakal) (Zaim, 2020), karena seorang muslim tidak
bisa melaksanakan kewajiban-kewajiban agamanya dengan sempurna tanpa mengetahui ilmu al-
hdl. Contohnya ketika seorang wajib untuk melaksanakan sholat, maka dia wajib mempelajari ilmu
tentang sholat sebatas bagaimana dia bisa melaksanakan sholat fardhu dengan sempurna, dan
wajib baginya mempelajari ilmu sebatas hal-hal yang wajib melaksanakan sholat, seperti syarat
wajib, syarat sah, dan rukun sholat. Demikian juga puasa, dan zakat jika dia mempunyai harta, dan
haji jika sudah wajib baginya melaksanakan ibadah tersebut (Zakirman & Nisa, 2023). Begitu pula
(wajib belajar) tentang jual beli jika dia seorang pedagang (Irawati & Musthafa, 2021).

Adapun konsep figh menurut Az-Zarniji juga sangat penting. la mengutip pendapat Abu
Hanifah bahwa figh adalah “pengetahuan jiwa tentang apa yang menjadi haknya dan kewajiban
baginya” (Az-Zarnijy, 2018). Karena menurut Ibn Abd al-Rahman, figh bukan hanya hukum-hukum
praktis, tetapi pemahaman mendalam tentang apa yang seharusnya dilakukan seorang muslim
dalam kehidupan sehari-hari (Al-Khamis, 1419H - 1999M). Dengan demikian, figh dalam pemikiran
Az-Zarntji mencakup pengetahuan, kesadaran moral, dan pembimbingan tindakan. Sehingga secara
etimologi figh diartikan sebagai pengetahuan atau pemahaman yang mendalam (benar) terhadap

110



sesuatu (Al-Thusil-Ghazaliy, 1413). Salah satu contoh penerapan makna ini terdapat dalam Hadis
Nabi As. yang berbunyi:

"Barang siapa yang dikehendaki oleh Allah menjadi orang baik, maka Dia memberikan
pemahaman yang benar tentang agama kepadanya”. HR. Al-Bukhari dan Muslim dari Mu’awiyah
Ra”.

Penelitian ini menemukan bahwa figh menempati posisi sangat sentral dalam bangunan
ilmu menurut Az-Zarniji. Figh bukan sekadar ilmu hukum, melainkan ilmu yang mengatur perilaku
manusia dalam seluruh aspek kehidupan (Zakirman & Nisa, 2023). Figh membimbing manusia
dalam ibadah, muamalah, akhlak sosial, dan seluruh tindakan praktis. Karena itu, Az-Zarniji
memandang konsep figh sebagai ilmu yang paling bermanfaat, sebab ia menjaga manusia dari
kesalahan amal. Figh juga menjadi ilmu yang membentuk karakter penuntut ilmu agar berhati-hati,
teliti, santun, dan berakhlak (Irawati & Musthafa, 2021). Hal ini menunjukkan bahwa dalam
perspektif Az-Zarniji, figh memiliki fungsi ganda: ia berperan sebagai norma syariat sekaligus
sarana pembentukan moral. Keutamaan figh dalam Ta‘lim al-Muta‘allim tidak hanya didasarkan
pada fungsi hukumnya, tetapi lebih jauh didasarkan pada perannya dalam pembinaan kepribadian
Muslim yang selaras dengan nilai-nilai ilahiah (Larasati et al., 2023).

Dengan demikian, pemikiran Az-Zarniji mengenai konsep ilmu, figh, dan keutamaannya
dalam Ta‘lim al-Muta‘allim bukan sekadar pedoman praktis bagi penuntut ilmu, tetapi merupakan
sistem pemikiran pendidikan Islam yang menempatkan moral, spiritual, dan intelektual sebagai
satu kesatuan yang tidak terpisahkan (Siti Rohati et al., 2025). Analisis terhadap teks menunjukkan
bahwa seluruh bangunan pendidikan yang dirumuskan Az-Zarniji berakar pada pandangan bahwa
ilmu adalah cahaya dan kedudukan yang paling tinggi adalah orang yang berilmu (Fauzi, 2022).
Sebagaimana termaktub dalam QS. Al-Mujadilah, ayat 11;

@ 2d O3lasd g s S5 a5 iy B0 15k il d g

Artinya: “Allah niscaya akan mengangkat orang-orang yang beriman di antaramu dan
orang-orang yang diberi ilmu beberapa derajat. Allah Maha teliti terhadap apa yang kamu
kerjakan”.

Sedangkan figh adalah sarana utama untuk menata amal agar selaras dengan kehendak-Nya.
Karena itu, ilmu dan figh tidak hanya dipandang dari aspek kognitif, tetapi juga dari aspek etis-
sprititual, yang pada akhirnya bermuara pada pembentukan karakter manusia beradab (Zaim,
2020).

. Kategorisasi Ilmu yang wajib dipelajari dan Keutamaannya

Penelitian mengungkapkan bahwa Ilmu menempati posisi sangat penting dalam kerangka
pendidikan Az-Zarniji. Dan figh dipahami tidak hanya sebagai ilmu hukum, tetapi sebagai petunjuk
praktis yang mengatur kehidupan seorang Muslim secara menyeluruh (Irawati & Musthafa, 2021).
Dalam pandangan Az-Zarniji, figh adalah alat yang menjaga manusia dari kesalahan amal,
memandu ibadah, muamalah, serta hubungan sosial antara murid dan guru (Nasir et al,, 2023).
Kedudukannya demikian sentral karena figh secara bersamaan berfungsi sebagai pedoman hukum
dan sarana pembentukan karakter (Amin, 2024). Figh melatih sikap kehati-hatian, ketelitian, dan
kesopanan, sehingga seorang penuntut ilmu tumbuh dengan pribadi yang berakhlak (Zaim, 2020).
Dengan menempatkan figh sebagai ilmu utama, Az-Zarniji menegaskan bahwa pendidikan Islam
harus berorientasi pada pengamalan dan bukan hanya pada pemahaman teoritis (Putra et al,
2025). Keutamaan figh ini diperkuat dengan pembagian ilmu menjadi fardhu ‘ain dan fardhu
kifayah (Irawati & Musthafa, 2021), di mana figh menduduki posisi wajib bagi setiap Muslim agar
ibadahnya benar dan kehidupannya selaras dengan syariat. Pengklasifikasian ilmu menjadi fard ‘ain
dan fard kifayah menunjukkan bahwa Az-Zarniji memiliki pandangan progresif tentang relevansi
ilmu terhadap kebutuhan zaman. Ini sejalan dengan diskursus kontemporer tentang rekonstruksi
ilmu dalam Islam (Nasr, 1987).

Az-Zarnuji membedakan ilmu menjadi kategori wajib, sunnah, dan yang harus ditinggalkan.
Yang wajib, menurutnya, adalah ‘ilm al-hal, yaitu ilmu tentang akidah dan ibadah yang harus
dikuasai setiap muslim untuk menjalankan kewajiban hariannya (Munasir et al, 2024). la
menegaskan bahwa setiap muslim wajib memahami ilmu salat, puasa, zakat, akidah, dan hukum-
hukum dasar sesuai kondisi hidupnya (Az-Zarnijy, 2018). Yang menarik, Az-Zarniji juga
memandang ilmu profesi seperti ilmu jual beli sebagai ilmu wajib dipelajari bila berkaitan dengan
pekerjaan seseorang (Zakirman & Nisa, 2023), dikarenakan berkaitan dengan profesi atau kegiatan
mencari nafkah, karena ini juga merupakan kebutuhan yang tidak terhindarkan. Oleh karena itu ia
mengatakan bahwa mencari ilmu tentang jual beli adalah perkara yang wajib dipelajari (Irawati &

111



Musthafa, 2021). Jika dibawa dalam konteks kekinian, maka semua ilmu yang berkaitan dengan
profesi yang akan atau sedang dijalani oleh seorang muslim, adalah wajib untuk dipelajari. Karena
seorang muslim tidak boleh sampai beramal tanpa ilmu (Salih, 2000).

Dalam konteks modern, konsep ini dapat diperluas sehingga mencakup ilmu ekonomi,
teknologi, pendidikan, hingga ilmu sosial. Ini menegaskan bahwa Islam tidak membatasi kewajiban
belajar hanya pada aspek ritual, tetapi juga aspek sosial dan profesional (Zakirman & Nisa, 2023). Ia
juga mengungkapkan pentingnya mempelajari ilmu kesehatan atau kedokteran yang juga menjadi
kebutuhan manusia sepanjang masa (Irawati & Musthafa, 2021). Dalam hal ini, ia membawakan
perkataan dari Imam Asy-Syafii, “Ilmu itu ada dua: llmu fikih untuk agama, ilmu kesehatan untuk
badan. Selain itu adalah perkara yang tidak berharga.” Ada satu riwayat yang disandarkan kepada
hadis Nabi Saw. dengan perkataan yang serupa, namun Asy-Syaukani mengatakan bahwa hadis
tersebut palsu (Asy-Syaukani, 1995).

Az-Zarniji juga menekankan Ilmu yang berguna untuk menata hati juga termasuk hal yang
wajib dipelajari. Pentingnya ilmu hati seperti tasawuf yang benar, sebagai sarana penyucian jiwa,
keikhlasan, dan pengendalian diri (Alfiah et al, 2024). Menurutnya, ilmu inilah yang menjaga
kualitas amaliah seseorang agar tidak dikuasai kesombongan atau riya terhadap ibadah dan
prestasi yang telah dicapainya. Ilmu yang bermanfaat harus membawa seseorang kepada
ketundukan kepada Allah SWT., tawakal, dan kesadaran diri sebagai hamba (Pratama & Hamat,
2021). Adapun ilmu yang berkaitan dengan hati adalah ilmu-ilmu yang berkaitan dengan tawakal,
inabah, khosyah atau ridho’, wara’ yang terjadi pada setiap keadaan (Manan et al.,, 2022). Dengan
mempelajari itu, seorang muslim akan senantiasa merasakan dirinya sebagai hamba Allah SWT.
yang akan selalu berserah diri kepada-Nya, dalam setiap ibadah dan usaha yang akan, sedang dan
telah dilakukannya, yang dinamakan dengan tawakal (Nasir et al, 2023). Kemudian ketika
mendapatkan masalah, maka akan semakin mendekatkan diri kepada Allah SWT. Apabila
mendapatkan keberhasilan dalam hidupnya, akan mengakui bahwa itu adalah karunia Allah SWT
(Larasati et al., 2023).

Sebaliknya, Az-Zarnuji memperingatkan agar menjauhi ilmu yang berbahaya seperti
astrologi/ramalan nasib. Baginya, astrologi adalah bentuk perdukunan modern, dan
mempelajarinya haram (Nasir et al, 2023). [a menegaskan bahwa astrologi tidak berbeda dari
ramalan zodiak yang kini banyak dikonsumsi masyarakat. Bahkan ilmu astrologi dicap sebagai
sebuah penyakit bagi manusia. Sehingga ia mengatakan, “tidak mungkin lari dari takdir Allah”.
Bahkan sekedar membacanya saja adalah haram, karena termasuk kepada bertanya kepada dukun.
Hal itu sesuai dengan sabda Nabi Saw.:

“Barang siapa yang mendatangi peramal lalu bertanya padanya tentang sesuatu, salatnya
tidak diterima 40 hari” (Al-Naisabiry, 2010, p. No: 2230).

Bahkan dalam hadis lain disebutkan:

“Barang siapa mendatangi dukun atau peramal, kemudian percaya dengan apa yang
dikatakannya, maka ia telah mendustakan ajaran yang dibawa (Nabi) Muhammad Saw.” (Al-
Sijistany, 2009, p. No: 3904)

Berbeda dengan itu, astronomi justru dianjurkan karena bermanfaat untuk penentuan
waktu ibadah dan arah kiblat. [lmu astronomi, yang lebih familiar dikenal oleh umat Islam sebagai
[Imu Falak, maka hukumnya boleh untuk dipelajari (Mahmud, 2024). Bahkan boleh jadi hukumnya
menjadi fardu kifayah (Irawati & Musthafa, 2021), karena penting untuk menentukan penanggalan,
selain untuk bulan Ramadan dan Idul Fitri yang ditentukan dengan ru’yah, juga untuk mengetahui
arah kiblat dan lain-lain. Perbedaan antara astronomi dan astrologi, walaupun sama-sama
mengenai ilmu perbintangan, bahwa astronomi adalah “Ilmu mengenai pergerakan benda-benda
langit, baik itu bintang maupun planet.” Adapun astrologi adalah “Ilmu yang mempelajari bintang
untuk mengetahui nasib atau masa depan orang.” (Https://Kbbi.Web.ld/Astrologi, n.d.) Perspektif
ini sejalan dengan pendapat al-Qarafi dalam al-Furtiq, bahwa figh berfungsi menjaga manusia dari
kesalahan tindakan dan memastikan bahwa setiap amal selaras dengan magqasid al-syari‘ah (Al-
Malik, n.d.). Az-Zarniiji menegaskan bahwa tanpa figh, seseorang dapat terjerumus dalam ibadah
yang tidak sah atau tindakan sosial yang tidak etis. Karena itu, figh memiliki nilai keutamaan lebih
dibanding cabang ilmu lain karena berkaitan langsung dengan salah al-‘amal/kebenaran amal (Az-
Zarnijy, 2018), (Zaim, 2020). Lebih jauh, penelitian ini menunjukkan bahwa figh menurut Az-
Zarnuji memiliki fungsi ganda:

a) normatif-teologis, yaitu memastikan kesesuaian tindakan dengan hukum Allah SWT.
b) pedagogis-moral, yaitu melatih kehati-hatian, kesantunan, dan integritas.

112



Analisis menunjukkan bahwa figh dalam pemikiran Az-Zarniiji bukan sekadar ilmu hukum, tetapi
metode pembinaan diri yang membentuk manusia beradab. Hal ini relevan dengan konsep tarbiyah
akhlaqiyyah dalam tradisi pendidikan Islam klasik (Pratama & Hamat, 2021).

3. Relevansi Konsep ilmu dan figh Az-Zarniji terhadap konteks Pendidikan Islam

Kontemporer

Pemikiran Az-Zarniji memiliki relevansi besar dalam konteks pendidikan Islam
kontemporer. Pertama, konsep ‘ilm al-hal dapat menjadi paradigma bagi kurikulum pendidikan
Islam berbasis kebutuhan aktual peserta didik (Zakirman & Nisa, 2023). Dalam dunia yang sangat
kompleks, kebutuhan belajar tidak hanya terbatas pada fikih ibadah, tetapi juga ilmu profesi,
manajemen diri, literasi digital, kesehatan, dan bidang-bidang yang menentukan kualitas kehidupan
(Irawati & Musthafa, 2021). Prinsip Az-Zarniiji bahwa seseorang tidak boleh beramal tanpa ilmu
selaras dengan tuntutan era modern yang membutuhkan kompetensi berbasis pengetahuan
(Munasir et al., 2024).

Kedua, gagasan tentang ilmu hati sangat relevan bagi pendidikan karakter. Pendidikan sering kali
berfokus pada aspek kognitif, sementara aspek afektif dan spiritual terabaikan. Pemikiran Az-
Zarnuji dapat memperkaya pendekatan tazkiyah dalam kurikulum modern untuk membentuk
pribadi yang berakhlak, stabil emosinya, dan memiliki orientasi ibadah (Sugiantoro, 2025).
Ketiga, penolakannya terhadap ilmu yang menyesatkan membuka peluang bagi penguatan literasi
kritis di dunia digital. Di tengah maraknya pseudoscience, ramalan astrologi, dan konten irasional,
prinsip Az-Zarnuji dapat dijadikan dasar etik bagi pendidikan Islam untuk menanamkan cara
berpikir kritis berdasarkan dalil dan realitas ilmiah (Zaim, 2020).
Dengan demikian, pemikiran Az-Zarniji tidak hanya historis, tetapi sangat aplikatif dan dapat
menjadi model integratif antara ilmu agama, ilmu sains, dan pendidikan karakter pada abad ke-21
(Syifa, 2021).
Penelitian menemukan bahwa keutamaan ilmu dalam kitab Ta‘lim al-Muta‘allim berakar pada tiga
dimensi utama:

a) Dimensi Teologis

Menurut (Zaim, 2020) ilmu merupakan jalan utama untuk mengenal Allah SWT., perintah-
Nya, dan larangan-Nya. Az-Zarniji menegaskan bahwa tidak ada ibadah yang sah tanpa ilmu
tentang tata caranya. Ini sesuai dengan kaidah klasik: al-‘amal bi-la ‘ilm dalal (amal tanpa ilmu
adalah kesesatan).

b) Dimensi Sosial

Orang berilmu berfungsi sebagai penentu arah masyarakat. Pandangan ini paralel dengan
pemikiran Ibn Khaldiin dalam al-Mugqaddimah bahwa ulama adalah pilar keberadaban peradaban
(Igbal, 2025). Adapun keutamaan ilmu menurut Az-Zarniji meniscayakan tanggung jawab sosial:
semakin tinggi ilmu seseorang, semakin besar kontribusinya pada masyarakat.

c) Dimensi Moral dan Spiritual

Az-Zarniji menegaskan bahwa ilmu sejati selalu melahirkan kerendahan hati. Jika ilmu
melahirkan kesombongan, maka itu menandakan kerusakan dalam proses belajar. Ini mirip dengan
gagasan al-Ghazali tentang bahaya sombong dan “ulama su” (ulama buruk) yang berilmu tetapi
tidak berakhlak (Al-Thusil-Ghazaliy, 1413), (Khalifah et al., 2023). Penelitian ini juga menemukan
bahwa Az-Zarniiji memberikan perhatian besar pada adab sebagai kunci keberhasilan belajar. Adab
kepada guru, menjaga niat, memilih teman, menjauhi maksiat, dan disiplin waktu merupakan unsur
pedagogis yang diintegrasikan dalam kerangka epistemologi. Dengan demikian, Talim al-
Muta‘allim bukan hanya memaparkan teori ilmu, tetapi juga merumuskan metode pendidikan yang
menekankan transformasi diri /tazkiyah al-nafs (Ridho, 2025).

Karena pentingnya ilmu pengetahuan, maka Allah SWT. memerintahkan Rasul-Nya untuk
memperbanyak menuntut ilmu. Orang yang berilmu adalah orang yang paling cepat menyadari
kebenaran dan meyakininya. Rasulullah Saw. telah mewajibkan menuntut ilmu bagi setiap muslim
dan muslimah (Larasati et al., 2023). Islam juga menganjurkan mempelajari semua ilmu yang
bermanfaat, dan ilmu-ilmu tersebut memiliki tingkatan. Yang terbaik di antaranya adalah ilmu
Syariat, diikuti oleh ilmu kedokteran, dan baru kemudian ilmu-ilmu lainnya (Al-Tuwaijri, 2001).
Penulis (Az-Zarnijy, 2018) kemudian menutup bab ini dengan nasihat agar setiap muslim tidak
melalaikan dirinya sendiri, senantiasa memerhatikan apa yang bermanfaat baginya dan apa yang
berbahaya untuknya, baik di dunia maupun di akhirat. Sebab seseorang yang ingin melakukan

113



semua perbuatan, maka ia harus mengetahui ilmunya, sehingga dirinya terpelihara dan jauh dari
larangan Allah SWT. (Zaim, 2020).

KESIMPULAN

Dari Kitab Ta’limul Muta’allimu Thoriqa At-Ta’allumi, pada fasl Ma hiyatul ‘ilmi wal fiqghi wa
fadhlihi dapat diambil kesimpulan bahwa:
Pertama, Mencari [lmu itu hukumnya wajib baik bagi setiap muslim maupun muslimah.
Kedua, [lmu yang paling utama dan afdhal adalah ilmu yang dibutuhkan, dan amalan yang paling
afdhal adalah amalan yang dibutuhkan. Contoh yang kita butuhkan sekarang dan tentu yang paling
utama yaitu ilmu agama.
Ketiga, [lImu agama pertama yang dibutuhkan adalah ilmu aqidah yang benar. Maka dari itu
mempelajari aqidah yang benar hukumnya adalah wajib.
Keempat, Kemudian yang kita butuhkan adalah ibadah, maka mempelajari figh harian itu
hukumnya adalah wajib. Dan mengamalkan untuk menjaga itu semua agar terus terlaksana, maka
itu adalah amalan yang baik.
Kelima, Kemuliaan ilmu tidak seorang pun yang meragukan akan pentingnya ilmu pengetahuan,
karena ilmu itu khusus dimiliki umat manusia.
Keenam, Ilmu adalah sarana untuk mencapai kepada kebaikan dan ketaqwaan.
Ketujuh, Ilmu adalah wasilah untuk mengetahui akhlak yang baik dan yang tercela.

REFERENSI

Alfiah, N., Noor, A. M., Farhan, A., & Furqon, A. (2024). Tasawuf dan Pengembangan Diri: Upaya
Optimalisasi Karakter dan Potensi Manusia Secara Holistik. JOUSIP: Journal of Sufism and
Psychotherapy, 4(2), 165-182. https://doi.org/10.28918 /jousip.v4i2.9252

Alhasbi, F., Fathurrahman, M., & Ahmad, A. A. M. (2024). Agama sebagai Anugerah Semesta:
Memahami Makna Islam Rahmatan lil 'Alamin. Pawarta: Journal of Communication and
Da’'wah, 2(2), 113-131. https://doi.org/10.54090/pawarta.718

Al-Imam Ibn Baz. (n.d.). Mauqi'u Ar-Rasmi Li Samahati Asy-Syeikh Al-Imam Ibn Baz.
https://binbaz.org.sa/fatwas/2663 / slus-JS- Je-diay i halall il Eupa o oSl

Al-Khamis, M. I. A. al-Rahman. (1419H - 1999M). Al-Figh Al-Absat. Al-Furqon - UAE.

Al-Malik, A.-1. S. A.-D. A.-F. (n.d.). Al-Furugq—Imam al-Qarafi.

Al-Naisabiiry, M. bin al-H. A.-Q. (2010). Sahih Muslim. Mansoura: Maktabah Fayyad.

Al-Sijistany, S. bin A.-A. A. D. A.-A. (2009). Sunan Abu Daud, 1, ed. Syu’aib Al-Arna’it and Muhammad
Kamil Qarrah Billy. Beirut: Dar Al-Risalah Al-‘Alamiyyabh.

Al-Thusil-Ghazaliy, A. H. M. bin M. A.-G. (1413). Al-Mustasyfa. Dar Al-Kutub Al-Ilmiah.

Al-Tuwaijri, S. M. bin 1. (2001). Dasar-Dasar Agama Islam. https://islamqa.info/ar/answers/10471/
el Sl

Amin, M. (2024). Konsep Pendidikan Akhlak Bagi Anak Didik Menurut Imam Buhanul Islam Az-
Zarnuji dalam Kitab Ta’'limul Muta’allim. ISTIFHAM: Journal of Islamic Studies, 02(2), 96-109.
https://doi.org/10.71039/istitham.v2i2.64

Andayani, S. (2023). Peran Pemikiran Az-Zarnuji Dalam Sistem Pendidikan Abad Pertengahan:
Studi Analisis Kitab Ta’limul Mutaalim. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 12(01), 945-
956. https://doi.org/10.30868/ei.v12i01.4378

Asy-Syaukani, M. bin A. bin M. (1995). Al-Fawaid Al-Majmii’ah Fi Al-Ahddis AI-Mawdii’ah, 1st ed., ed.
Abdurrahman bin Yahya Al-Ma’lamy. Beirut: Dar Al-Kutub Al-‘Ilmiyyah.

At-Tibrizy, A.-K. (1979). Misykat Al-Masabih, 2nd ed., ed. Muhammad Nasiruddin Al-Albany. Beirut:
Al-Maktab-Al-Islamy.

Az-Zarnijy, A.-1. B. (2018). Ta’limu al-Muta’allimu Tariqa at-Ta’allumi. Dar. Al-alamiyah Lin-Nasyri
wa At-Tajlidi. "isadl ja) sl (43-3) "Cpilsall anaa" (425-1) "5l s S bl e @ silall cadsh : il
shadl e b e 5 ,(627-2).

Fadilah, L. N., Istikomah, N., & Afriantoni, A. (2025). KONTRIBUSI ILMU PENGETAHUAN ISLAM
DALAM PEMBENTUKAN KARAKTER UNTUK MENINGKATKAN MUTU PENDIDIKAN.
CENDEKIA: Jurnal IImu Pengetahuan, 5(2), 496-508.
https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.4707

114



Fauzi, M. I. F. (2022). Konsep pemikiran Pendidikan Menurut A-Zarnuji Dalam Kitab Ta’limul
Muta’alim. Al-Rabwah : Jurnal IImu Pendidikan, 16,1.
http://jurnal.staiskutim.ac.id/index.php/namajurnal

Hasbi, 1. (2021). Administrasi Pendidikan (Tinjauan Teori Dan Praktik). Bandung: Widina Bhakti

Persada.
Https://kbbi.web.id/astrologi. (n.d.).
Imam As-Syafii. (n.d.). Al-Maktabah Asy- Syamilah. https://al-

maktaba.org/book/31615/24968/#p5

Igbal. (2025). Ibnu Khaldun: Konsep Sejarah dan Filsafat Pendidikan dalam Perspektif Klasik. JIS:
Journal Islamic Studies, 3(2), 109-118. https://doi.org/10.71456/jis.v3i2.1334

Irawati, D.,, & Musthafa, . (2021a). Konsep Ilmu menurut Az-Zarnuji dalam Kitab Ta’lim Al-
Muta’allim dan Urgensinya pada Pendidikan. JIIP - Jurnal llmiah IImu Pendidikan, 4(8), 931-
941. https://doi.org/10.54371/jiip.v4i8.367

Irawati, D.,, & Musthafa, . (2021b). Konsep Ilmu menurut Az-Zarnuji dalam Kitab Ta’lim Al-
Muta’allim dan Urgensinya pada Pendidikan. JIIP - Jurnal Ilmiah llmu Pendidikan, 4(8), 931-
941. https://doi.org/10.54371/jiip.v4i8.367

Khalifah, N., Saleh, M., & Fuadi, A. (2023). Penerapan Menuntut [lmu Pengetahuan Perspektif Syaikh
Az-Zarnuji Dalam Kitab Ta’lim Al-Muta’allim. Khazanah : Journal of Islamic Studies, 1-16.
https://doi.org/10.51178/khazanah.v2i1.1155

Larasati, S., Dewi, E., Hulawa, D. E., & Alwizar. (2023). Relevansi Pokok Pemikiran Burhanuddin Az-
Zarnuji Terhadapa Pendidikan Saat Ini. Al-Ihda’: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran, 18(2),
1051-1059. https://doi.org/10.55558/alihda.v18i2.90

Mahmud, H. (2024). Dasar-Dasar Ilmu Falak: Pengenalan terhadap Astronomi dalam Perspektif
Islam. Indonesian Journal of Islamic Jurisprudence, Economic and Legal Theory, 2(4), 2278-
2286. https://doi.org/10.62976/ijijel.v2i4.1031

Manan, A, Baria, 0., & Ramadhan, K. (2022). ILMU BERMANFAAT: DALAM PERSPEKTIF IMAM
BURHANUL ISLAM AZ-ZARNU]JL. Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Ke Islaman, 9(4),
487-404. https://doi.org/10.31102/alulum.9.4.2022.487-404

Mubarok, H. (2021). Konsep Pendidikan Islam Perspektif Az-Zarnuji sebagai Wawasan dalam
Pembelajaran. AL-FIKRAH: Jurnal Studi Ilmu Pendidikan Dan Keislaman, 4(1), 97-119.
https://doi.org/10.36835/al-fikrah.v4i1.113

Munasir, Nurhadi, H., Mustafa, zuddin, Rohendi, A., & Januaripin, M. (2024). Pandangan Syekh AL-
Zarnuji terhadap Hakikat Ilmu dan Fikih serta Relevansinya dengan Kurikulum Merdeka
Belajar. Risalah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 10(4), 1399-14009.

Nadia, R. Y., & Sofa, A. R. (2024). Keutamaan Ilmu dan Klasifikasi Pendidikan Menurut Al-Ghazali
dan Ibnu Qayyim: Perspektif Al-Qur’'an dan Hadits. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 3(1),
291-300. https://doi.org/10.61132/jbpai.v3i1.907

Nasir, M., Marudin, M., & Khalilurrahman, K. (2023). Etika Terapan dalam Menuntut [lmu Perspektif
Syeikh Az-Zarnuji. Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan, 16(6), 2440.
https://doi.org/10.35931/aq.v16i6.1471

Nasr, S. H. (1987). Traditional Islam in the Modern World. KPI, 1987.

Noer, M. A, & Sarumpaet, A. (2017). Konsep Adab Peserta Didik dalam Pembelajaran menurut Az-
Zarnuji dan Implikasinya terhadap Pendidikan karakter di Indonesia. Al-Hikmah: Jurnal
Agama Dan Ilmu  Pengetahuan, 14(2), 181-208. https://doi.org/10.25299/al-
hikmah:jaip.2017.vol14(2).1028

Pratama, R. B, & Hamat, A. A. (2021). Konsep Adab Siswa menurut Ibn Jama’ah (Telaah kitab
Tadzkirah Al-Sami’ Wa Al-Mutakallim Fi Adab Al-‘Alim Wa Almuta’allim). Rayah Al-Islam,
5(01), 171-188. https://doi.org/10.37274 /rais.v5i1.400

Putra, U. Y, Ni'mah, A. F.,, & Sobirin, M. (2025). Urgensi Fiqih (Adab Guru dan Murid) dalam
Membentuk Karakter Peserta Didik di Era Globalisasi. Jurnal Pengabdian Masyarakat Dan
Riset Pendidikan, 3(4), 5389-5399. https://doi.org/10.31004/jerkin.v3i4.1430

Ridho, M. T. (2025a). Penerapan Kitab Ta’lim Muta’allim Perspektif IMam Az-Zarnuji Dalam
Meningkatkan Akhlak Terpuji Santri Di Pondok Pesantren Daarul Qur'an Kabupaten Muaro
Jambi, Provinsi Jambi. Journal of Applied Transintegration Paradigm, 5(1), 177-196.
https://doi.org/10.30631/5y590n83

Ridho, M. T. (2025b). Penerapan Kitab Ta’'lim Muta’allim Perspektif Imam Az-Zarnuji Dalam
Meningkatkan Akhlak TerpujiSantri Di Pondok Pesantren Daarul Quran Kabupaten Muaro

115



Jambi, Provinsi Jambi Propinsi Jambi. Journal of Applied Transintegration Paradigm, 5(1),
177-196. https://doi.org/10.30631/5y590n83

Sa’diah, D. (2015). Metode Penelitian Dakwah Pendekatan Kualitatif dan Kuantitatif. Remaja
Rosdakarya, Bandung.

Salih, A.-‘Utsaymin M. bin. (2000). Syarhu Al-Ustl al-Tsalatsah, 1st ed. Al-Mansoura: Dar al-Basirah.

Siti Rohati, Nufus Tahfidzi, Subhan Mughni, & Machdum Bachtiar. (2025). Pemikiran Az-Zarnuji
Tentang Pendidikan Relevansinya Dengan Teori Pendidikan Kontemporer. Tarbiyah
Darussalam:  Jurnal Ilmiah  Pendidikan  Dan Keagamaan., 9(02), 453-465.
https://doi.org/10.58791 /tadrs.v9i02.431

Sugiantoro, S. (2025). Etika Pendidikan Dalam Perspektif Ta’lim Muta’allim (Abdul Ghofur). Daar Al-
Mutsaqqaf Ar-Rasyid.

Sugiyono. (2025). Metode Penelitian kuantitatif, kualitatif dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Suherman, S., Ghofur, A, Raharjo, R, Priyatna, M., & Arsyadi, I. M. (2025). Implementation of Islamic
Education Principles in The Modern Madrasa Curriculum: A Study of Ta’lim Al-Muta’allim.
IJORER: International Journal of Recent Educational Research, 6(2), 425-439.
https://doi.org/10.46245 /ijorer.v6i2.790

Susanto, E. (2006). Studi Hermeneutika Kajian Pengantar. Kencana.

Syifa, T. (2021). Nilai-nilai Pendidikan Akhlak Dalam Kitab Ta’lim Mutallim Dan Releveansinya
Dengan Mahasiswa Di Era Millenial [Thesis (Diploma), UNUSIA]. https://unusia.ac.id/

Tidjani, A., & Fuadah, L. (2023). Kriteria Penuntut Ilmu (Studi Komparasi Menurut Syekh Al-Zarnuji
Dalam Kitab Ta’'limal-Mutaallim Dan Imam Al-Nawawi Ad-Damasqy Dalam Kitab At-Tibyan Fi
Adabi Hamalah Al-Qur'an). JURNAL JENDELA PENDIDIKAN, 3(01), 122-129.
https://doi.org/10.57008/jjp.v3i01.420

Ulfa, L. (2022). Konsep Akhlak dalam Kitab Ta'lim Al-Muta’allim Karya Syaikh Burhanuddin Al-
Zarnuji. Jurnal Pemikiran Islam, 2(2), 233-248. https://doi.org/10.22373 /jpi.v2i2.15989

Ulya, H., & Muhid, A. (2021). Urgensi Motivasi Belajar terhadap Keberhasilan Menuntut Ilmu
Perspektif Kitab Ta’lim Muta’allim. Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam, 6(2), 16.
https://doi.org/10.24235 /tarbawi.v6i2.8601

Wingjosoebroto, S. (1977). Pengolahan Dan Analisa Data, dalam Koentjoroningrat, MetodeMetode
Penelitian Masyarakat. PT, Gramedia. Jakarta.

Zaim, M. (2020). Pemikiran Pendidikan Al-Zarnuji (Rekontruksi Epistimologi Pendidikan Modern
Berbasis Sufistik-Etik). Muslim Heritage, 5(2), 305.
https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v5i2.2360

Zakirman, A. F., & Nisa, N. (2023). Aspek Hukum Islam Dalam Kitab Ta’lim Al-Muta’allim Karya
Burhanuddin  Al-Zarnuji. ISLAMITSCH  FAMILIERECHT  JOURNAL, 4(2), 84-99.
https://doi.org/10.32923/ifj.v4i2.3951

116



