,',-?.Bulletin of Pedagogical Research Vol. 5, No. 3, December 2025

https://attractivejournal.com/index.php/bpr/

Diametral Methodology: A Biographical Narrative of a PAI Teacher’s
Shift from Fundamentalism to Pluralism in Agidah Teaching

Siti Roudhotul Jannah 1, Fatqur Rohim 1, Wahyu Eko Purwanto 1, Idris Efendi 1,
Wahyu Dewi Utari!
1 Universitas Ma’arif Lampung, Indonesia

@ sjannah1406@gmail.com
Abstract

This study aims to construct a comprehensive biographical narrative of an Islamic
Education (PAI) teacher who experiences a profound methodological and ideological
transformation from fundamentalism to pluralism in the context of ageedah teaching.
The transformation is examined through the framework of diametral methodology, a
narrative research approach that situates opposing ideological poles as a dialectical
ARTICLE INFO space for understanding how epistemic, spiritual, and pedagogical changes unfold
Article history: across time. By reading the teacher’s life history through this diametral lens, the
Received study seeks to reveal the dynamic processes that shape pedagogical orientation,
October 03, 2025 identity formation, and instructional decisionmaking in Islamic education. The data
Revised for this study are fictional yet academically grounded, constructed through a
November 20, triangulation of literature on religious moderation, critical pedagogy, transformative
2025 learning theory, and the sociocultural experiences of Islamic education teachers in
Accepted Indonesia. This approach enables the narrative to remain analytically rigorous while
December 30, presenting a realistic and contextually rich portrayal of a teacher’s ideological
2025 journey. The findings illustrate that the teacher’s shift toward pluralism does not
emerge abruptly; instead, it develops gradually through a series of
existentialreflective crises, interfaith dialogues, exposure to diverse theological
discourses, and increasing engagement with contemporary educational paradigms

that emphasize inclusivity and human dignity.

Keywords: Diametral Methodology, PAI Teacher Biography, Fundamentalism,
Pluralism, Ageedah Education

Published by CV. Creative Tugu Pena
Website https:/attractivejournal.com/index.php/bpr
ISSN 27752305

Copyright This is an open access article under the CC BY SA license
@ @ @ https://creativecommons.org/licenses/bysa/4.0/

@ 2025 by authors

PENDAHULUAN

Transformasi paradigma keagamaan guru Pendidikan Agama Islam (PAI) menjadi tema
sentral dalam kajian pendidikan Islam mutakhir karena pergeseran tersebut berkaitan erat dengan
perubahan cara berpikir, praktik pedagogis, serta konstruksi identitas profesional guru. Fenomena
ini menunjukkan bahwa guru bukan hanya aktor penyampai materi, tetapi agen reflektif yang
mengalami proses pembentukan ideologis sepanjang hidupnya. Sejumlah penelitian menyoroti
bahwa kecenderungan fundamentalisme dalam pendidikan agama sering melahirkan pembelajaran
eksklusif, normatif, dan kurang memberi ruang bagi dialog kritis antara guru dan peserta didik
(Azra 2022; Ghazali 2021). Sebaliknya, pluralisme keagamaan dinilai mampu menawarkan
paradigma pengajaran yang lebih inklusif, dialogis, serta berorientasi pada nilainilai kemanusiaan
universal yang relevan dengan konteks sosial Indonesia (Rahman 2019).

Dalam konteks pendidikan Islam nasional, pemerintah melalui Kementerian Agama
mendorong paradigma moderasi beragama sebagai pilar penting penyelenggaraan kurikulum PAL
Paradigma ini menuntut guru untuk tidak hanya menekankan pemahaman doktrinal, tetapi juga
memperkenalkan dimensidimensi nilai seperti toleransi, penghargaan terhadap keragaman, serta
penolakan terhadap ekstrimisme (Kemenag 2021; Asy’ari 2020). Namun, berbagai studi lapangan
menunjukkan bahwa sebagian guru PAI masih membawa warisan ideologis konservatif yang
berasal dari lingkungan keluarga, tradisi pesantren, atau jaringan organisasi keagamaan


mailto:sjannah1406@gmail.com
https://attractivejournal.com/index.php/bpr
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

skripturalis (Muzakkir 2020). Hal ini menyebabkan munculnya ketegangan epistemik dalam cara
guru memahami ajaran akidah dan menyampaikannya di kelas.

Artikel ini menyajikan sebuah naratif biografis tentang guru PAI bernama Ahmad Burhan,
yang dibangun berdasarkan pola empiris transformasi ideologis banyak guru di Indonesia. Burhan
digambarkan mengalami perjalanan panjang dari fundamentalisme rigid menuju pluralisme
inklusif melalui pergulatan intelektual, pengalaman sosial, serta refleksi mendalam terhadap
teksteks akidah (Hasan 2019; Fauzi 2021). Pendekatan naratif ini memungkinkan peneliti melihat
dinamika perubahan ideologi secara lebih intim, kompleks, dan manusiawi, sehingga memperkaya
pemahaman tentang relasi antara keyakinan teologis dan praktik pedagogis.

Untuk menggambarkan transformasi tersebut, digunakan bagan pertama berikut yang
menunjukkan perjalanan ideologis Burhan, dimulai dari sosialisasi awal hingga pencapaian
orientasi pluralis:

Early Religious
Socialization
(Family, Pesantren)

I

Fundamentalist Phase
- Scriptural rigidity

- Exclusive doctrines

- Narrow epistemology

(Crisis, Encounters,
New Experiences)

Dialectical Ré&lection Stage
- Reevaluating beliefs
- Encountering diversity

- Expanding hermeneutics
|

X

Pluralist Orientation
- Inclusive pedagogy
- Dialogical approach
- Humanistic values

Untuk menelaah proses transformasi ideologis tersebut, artikel ini menggunakan
metodologi diametral, yaitu pendekatan naratif yang menempatkan dua kutub ekstrem
fundamentalisme dan pluralisme sebagai medan dialektis analisis. Pendekatan ini tidak sebatas
membandingkan kedua posisi ekstrem tersebut, melainkan mengkaji proses perubahan melalui
pengalaman hidup, momen Kkrisis, interaksi sosial, dan pergulatan epistemik yang membentuk
identitas keberagamaan guru (Arifin 2023; Yusuf 2016). Dengan demikian, metodologi diametral
menyediakan perangkat analitis yang komprehensif untuk memahami perubahan ideologis sebagai
proses yang dinamis dan berlapis.

Transformasi ideologis guru PAI pada hakikatnya sangat dipengaruhi oleh dinamika
sosialkeagamaan nasional. Era digital saat ini memungkinkan persebaran gagasan keagamaan
secara masif, baik yang bersifat inklusif maupun eksklusif. Guru seperti Burhan menghadapi
derasnya arus wacana konservatisme dan skripturalisme yang beredar di media sosial, tetapi pada
saat yang sama ia juga terekspos pada diskursus akademik dan gagasan moderat yang membuka

137



ruang reinterpretasi ajaran agama (Amri 2020). Kondisi ini menempatkan guru pada persimpangan
epistemik yang memaksanya melakukan evaluasi ulang terhadap pola keberagamaan yang diwarisi
dari masa lalu.

Selain faktor eksternal, transformasi ideologi guru sangat ditentukan oleh dinamika
internal institusi madrasah. Resistensi rekan sejawat yang masih berpaham konservatif, tekanan
komunitas keagamaan, atau kebijakan sekolah yang lebih condong pada pendekatan normatif
menjadi tantangan bagi guru yang mencoba mengadopsi pendekatan pluralistik (Mahfud 2021).
Namun, dukungan dari madrasah misalnya melalui forum diskusi guru, supervisi akademik
berbasis moderasi beragama, atau pelatihan kurikulum dialogis dapat membuka ruang bagi
perubahan yang berkelanjutan.

Pada tahap ini, artikel menambahkan diagram kedua untuk memperjelas faktorfaktor yang
memengaruhi transformasi ideologis guru PAI, sehingga dapat dipahami sebagai proses
multidimensional:

Structural Factors
- Policy (Moderation)
- Curriculum Framework
- Institutional
Personal Experience i i Social Encounters
- Family background »|  Ideological Shifts | - Interfaith contact
- Education history (Fund — Plural) - Academic discourse

Pedagogical Orientation
- Inclusive teaching

- Dialogical methods

- Humanistic values

Naratif Burhan menunjukkan bahwa transformasi ideologis guru bukanlah proses linear,
tetapi bersifat spiral dan reflektif. Momenmomen krisis misalnya kegelisahan intelektual,
pengalaman keberagamaan baru, atau perjumpaan lintas budaya menjadi pemicu utama perubahan
epistemik. Ketika guru berhadapan dengan realitas sosial yang plural, ia terdorong untuk mengkaji
ulang asumsi dasar teologis yang selama ini diterima secara taken for granted. Refleksi mendalam
terhadap ayatayat akidah, teori hermeneutika, serta pengalaman empiris membentuk cara pandang
baru yang lebih terbuka dan humanis (Anwar 2022).

Akhirnya, artikel ini memiliki urgensi teoretis dan praktis bagi pengembangan pendidikan
akidah di madrasah. Dari sisi teoretis, penelitian ini mengisi kekosongan kajian mengenai
transformasi ideologis guru PAI topik yang selama ini kurang mendapat perhatian. Dari sisi
metodologis, pendekatan diametral menawarkan model analisis naratif baru yang mampu
membaca perubahan ideologi secara lebih tajam. Dari sisi praktis, naratif Burhan menyumbangkan
wawasan penting bagi perancang kebijakan, dosen LPTK, serta pengembang kurikulum PAI untuk
merancang pelatihan guru yang mendorong pedagogi moderat, dialogis, dan inklusif (Firdaus
2022). Dengan demikian, artikel ini memberikan kontribusi nyata dalam membangun pendidikan
agama yang lebih relevan dengan kebutuhan masyarakat Indonesia yang plural.

Literature Review
Fundamentalisme Keagamaan dalam Pendidikan PAI

Fundamentalisme keagamaan dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) dipahami sebagai
kecenderungan menafsirkan ajaran agama secara literal, eksklusif, dan kaku tanpa membuka ruang
bagi penafsiran alternatif (Mujiburrahman 2022). Dalam konteks pembelajaran, fundamentalisme
sering hadir dalam bentuk penekanan berlebih pada doktrin tanpa dialog, pemaknaan kebenaran
secara tunggal, pengabaian keragaman praktik keagamaan lokal, serta pelabelan negatif terhadap
kelompok atau mazhab lain. Penelitian Rahman (2020) menunjukkan bahwa corak

138



fundamentalisme di sekolah kerap direproduksi secara tidak sadar melalui proses pewarisan nilai
yang berlangsung lama antara guru dan peserta didik.

Kondisi ini menyebabkan fundamentalisme tidak hanya berhenti pada tataran keyakinan personal
gury, tetapi juga memengaruhi struktur pembelajaran, atmosfer kelas, dan orientasi epistemologi
yang digunakan pada saat mengajarkan akidah.

Selain dampaknya terhadap ruang kelas, fundamentalisme dalam PAI juga berimplikasi
pada pembentukan identitas keagamaan peserta didik dalam jangka panjang. Siswa yang terbiasa
dengan model pembelajaran yang menekankan kebenaran tunggal cenderung mengalami kesulitan
dalam memahami keragaman pandangan dalam Islam, apalagi ketika berhadapan dengan
perbedaan keyakinan dalam kehidupan sosial yang semakin plural. Hal ini berpotensi
memunculkan sikap defensif, intoleransi, atau bahkan resistensi terhadap wacana keagamaan yang
berbeda dari yang diterimanya di sekolah (Habibi 2021). Lebih jauh, pendekatan fundamentalis
dapat menghambat perkembangan kemampuan berpikir kritis peserta didik karena mereka
diarahkan untuk menerima doktrin secara pasif, bukan mengembangkan pemahaman melalui
pertanyaan, diskusi, dan refleksi. Dengan demikian, fundamentalisme tidak hanya memengaruhi
kualitas pembelajaran, tetapi juga narasi keagamaan yang dibentuk dalam diri generasi muda.
Pluralisme sebagai Paradigma Pendidikan Akidah

Sebagai antitesis dari pendekatan fundamentalis, pluralisme hadir sebagai paradigma
pendidikan akidah yang menekankan penerimaan terhadap keberagaman keyakinan, budaya, dan
penafsiran agama sebagai bagian integral dari dinamika sosial (Shihab 2019). Pluralisme dalam
pendidikan akidah tidak dimaksudkan untuk mencampuradukkan doktrin, melainkan membantu
peserta didik memahami Islam sebagai agama yang menekankan nilai toleransi, keadilan,
penghormatan pada martabat manusia, dan keterbukaan terhadap perbedaan. Dengan demikian,
pluralisme menjadi ruang pedagogis untuk membangun orientasi beragama yang matang, dewasa,
serta tidak mudah terjebak pada narasi kebencian atau klaim kebenaran tunggal.

Pendekatan ini sekaligus memperkuat agenda moderasi beragama yang dikembangkan pemerintah
dalam kurikulum PAI modern (Kemenag 2021). Dalam praktik pembelajaran, paradigma pluralisme
dapat diterapkan melalui berbagai strategi seperti dialog antariman, pembacaan komparatif
terhadap tafsir klasik dan kontemporer, analisis konteks sejarah turunnya ayat, serta studi kasus
kehidupan beragama di Indonesia yang kaya ragam tradisi. Metode seperti ini tidak hanya
memperkaya pemahaman peserta didik tentang keluasan khazanah Islam, tetapi juga membentuk
kesadaran kritis bahwa perbedaan adalah realitas sosial yang tidak dapat dihindari. Penelitian
terbaru menunjukkan bahwa pengintegrasian nilai pluralisme dalam pembelajaran akidah mampu
meningkatkan kompetensi sosial siswa, seperti empati, keterbukaan, dan kemampuan negosiasi
dalam situasi keberagaman (Latief 2022). Dengan demikian, pluralisme bukan sekadar konsep
teoretis, tetapi paradigma pedagogis yang dapat diimplementasikan secara konkret dalam aktivitas
pembelajaran seharihari.

Naratif Biografis dalam Studi Pendidikan Islam

Metode naratif menjadi salah satu pendekatan penting dalam studi pendidikan Islam
karena memberikan kesempatan untuk menggali pengalaman hidup seorang guru secara
mendalam, termasuk pergulatan kejiwaan, perubahan ideologis, dan dinamika pedagogis yang
membentuk karakter profesionalnya (Riessman 2020). Dalam konteks guru PAI, naratif biografis
tidak hanya menggambarkan perjalanan personal, tetapi juga merefleksikan bagaimana
pengalaman sosial, lingkungan keagamaan, dan interaksi antarbudaya memengaruhi cara guru
memahami ajaran Islam.

Melalui pendekatan naratif, proses transformasi guru dapat dianalisis secara holistik, mencakup
aspek emosional, spiritual, dan intelektual yang sering kali tidak dapat ditangkap oleh metode
penelitian konvensional. Naratif juga memungkinkan pembaca memahami mekanisme perubahan
keyakinan secara lebih manusiawi dan kontekstual. Pendekatan naratif dalam penelitian
pendidikan Islam juga memberikan ruang bagi guru untuk mengekspresikan pengalaman
subjektifnya secara otentik, termasuk konflik batin, ketegangan sosial, dan dialog internal yang
dialaminya ketika berhadapan dengan perubahan ideologis. Hal ini penting karena proses
transformasi keagamaan tidak selalu bersifat linear atau rasional, tetapi sering kali dipengaruhi
oleh peristiwa emosional, perjumpaan tak terduga, atau pengalaman spiritual yang sulit diukur
secara kuantitatif (Mulyadi 2019). Naratif biografis memungkinkan penelitian menangkap
momenmomen Kkecil namun signifikan yang menjadi pemicu perubahan, seperti pengalaman

139



mengajar tertentu, diskusi dengan siswa, atau interaksi lintas agama. Dengan demikian, metode
naratif menawarkan kedalaman analitis yang tidak dimiliki pendekatan lain, sekaligus
memanusiakan proses pembelajaran dalam konteks pendidikan Islam.
Metodologi Diametral dalam Studi Transformasi Guru PAI

Metodologi diametral, sebagaimana dijelaskan Arifin (2023), adalah pendekatan naratif
yang secara khusus memfokuskan kajian pada perjalanan ideologis individu di antara dua kutub
ekstrem misalnya fundamentalisme dan pluralisme dan membaca perubahan tersebut sebagai
proses dialektik menuju titik sintesis baru. Model ini dianggap efektif untuk meneliti individu yang
mengalami perubahan pemikiran secara radikal karena mampu memetakan dinamika konflik batin,
momen krisis eksistensial, dan titik balik reflektif yang mendorong transformasi mendalam.
Dalam studi guru PAI, metodologi diametral sangat relevan karena dapat mengungkap
pertentangan internal antara nilainilai keagamaan lama dengan pemahaman baru yang lebih
inklusif, sekaligus memperlihatkan bagaimana pergulatan tersebut bermuara pada rekonstruksi
epistemologi dan praktik pedagogi yang lebih humanis.Metodologi diametral juga memberikan
struktur analitis yang sistematis dengan memetakan perjalanan ideologis guru ke dalam fasefase
dialektis seperti internalisasi nilai awal, periode konservatisme, krisis epistemik, refleksi
hermeneutis, hingga sintesis pluralistik. Fasefase ini membantu peneliti memahami bahwa
perubahan ideologi tidak terjadi begitu saja, melainkan dipengaruhi oleh berbagai faktor seperti
pengalaman sosial, analisis rasional, reinterpretasi teks, dan interaksi dengan lingkungan
profesional (Hamid 2020). Selain itu, metodologi diametral memfasilitasi keterlibatan naratif yang
mendalam sehingga menempatkan pengalaman guru sebagai pusat analisis. Hal ini membuat
pendekatan ini ideal untuk memahami transformasi guru PAI yang bergerak dari pola pikir
eksklusif menuju paradigma keberagamaan yang lebih dialogis dan toleran.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif naratif berbasis metodologi diametral,
yaitu pendekatan yang memungkinkan proses penelusuran dua kutub pemikiran keagamaan yang
saling berlawanan melalui rekonstruksi perjalanan hidup tokoh secara kronologis. Model penelitian
ini berangkat dari premis bahwa transformasi ideologis seorang guru tidak dapat dipahami hanya
melalui observasi perilaku atau pernyataan normatif, tetapi harus ditelusuri melalui dinamika
pengalaman personal yang melibatkan pertarungan nilai, konflik batin, serta proses reinterpretasi
epistemik yang berlangsung dalam jangka panjang. Data utama penelitian disusun secara fiktif,
tetapi tetap berlandaskan landasan ilmiah melalui penelaahan literatur tentang moderasi
beragama, deradikalisasi pemikiran keagamaan, serta teori transformasi kesadaran dalam
pendidikan (Wahyudi 2020; Abdullah 2018). Untuk memperkuat validitas naratif, peneliti juga
melakukan wawancara konseptual (conceptual interview) dengan beberapa guru PAI yang memiliki
pengalaman perubahan orientasi keagamaan, sehingga menghasilkan pola empiris yang dapat
dijadikan dasar pembentukan tokoh fiktif namun representatif dalam konteks keindonesiaan (Said
2019).

Tahap analisis penelitian dilakukan melalui identifikasi dua poros ideologis utama
fundamentalisme < pluralisme yang menjadi garis dialektis bagi perjalanan tokoh. Setiap bagian
dari biografi tokoh dianalisis untuk melihat hubungan sebabakibat antara pengalaman sosial,
interaksi dengan komunitas keagamaan, serta bacaanbacaan baru yang membentuk pola
perubahan pemikiran. Teknik analisis dilakukan melalui analisis tematik (thematic analysis), yaitu
teknik pengkodean yang memetakan pengalaman tokoh ke dalam tiga domain analitis utama: (1)
domain epistemik, yang menggambarkan bagaimana perubahan terjadi pada cara menafsirkan teks
keagamaan, termasuk pergeseran dari pembacaan literal menuju hermeneutika kontekstual
(Hafidz 2022); (2) domain emosional, yang berkaitan dengan pergulatan batin seperti rasa
bersalah, ambiguitas psikologis, konflik moral, dan momen pencerahan spiritual (Nurlaila 2021);
serta (3) domain pedagogis, yang menjelaskan bagaimana perubahan ideologi memengaruhi
pendekatan guru dalam mengajar akidah kepada siswa, termasuk dalam hal strategi pembelajaran,
cara menjawab pertanyaan Kkritis siswa, dan sikap terhadap perbedaan pendapat di kelas (Hamzah
2017).

Selanjutnya, rekonstruksi naratif dilakukan dengan teknik penulisan biografis
(biographical writing) yang menghubungkan antara pengalaman personal tokoh dengan konteks
sosial budaya yang lebih luas. Langkah ini penting karena perubahan ideologi keagamaan tidak
terjadi dalam ruang hampa, tetapi dipengaruhi oleh struktur sosial, lingkungan kerja, jaringan

140



pertemanan, dan dinamika keberagamaan lokal. Pada tahap akhir, peneliti menyusun sintesis
pedagogis, yaitu Kkesimpulan berupa gambaran bagaimana perubahan ideologis dari
fundamentalisme menuju pluralisme menghasilkan orientasi pembelajaran akidah yang lebih
humanis, dialogis, dan moderat, sekaligus sejalan dengan agenda moderasi beragama yang digagas
oleh Kementerian Agama (Kemenag 2021). Dengan demikian, metodologi diametral tidak hanya
berfungsi sebagai alat analisis naratif, tetapi juga sebagai perangkat konseptual untuk memahami
dan memetakan transformasi ideologis guru PAI secara komprehensif dalam konteks pendidikan
Islam kontemporer (Arifin 2023).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Fase Fundamentalisme: Doktrin sebagai Satusatunya Jalan

Ahmad Burhan lahir dalam keluarga santri tradisional yang menempatkan otoritas
keagamaan sebagai pusat kebenaran. Sejak kecil ia dibesarkan dalam kultur keberagamaan yang
homogen, di mana teks (bukan konteks) dipandang sebagai fondasi tunggal dalam memahami
agama. Tradisi keilmuan yang diwariskan kepadanya menekankan kepatuhan, bukan dialog;
menerima, bukan mengkritisi. Lingkungan seperti ini membentuk struktur berpikir yang tertutup,
membuat Ahmad memandang keraguan sebagai bentuk kelemahan iman dan perbedaan sebagai
ancaman terhadap kemurnian ajaran.

Pengalaman Ahmad di pesantren semakin memperkuat kecenderungan literalisnya.
Pesantren tempat ia menimba ilmu mengutamakan fikih normatif dan akidah dogmatis, dengan
sedikit ruang untuk perdebatan ilmiah atau analisis kritis. Metode bandongan dan sorogan yang ia
ikuti cenderung bertumpu pada hafalan dan repetisi, menjadikan teks sebagai objek sakral yang
tidak boleh dipertanyakan. Situasi ini menumbuhkan sikap keagamaan yang rigid, sehingga setiap
bentuk penafsiran alternatif dianggap sebagai penyimpangan atau bid’ah. Struktur pedagogis
pesantren tersebut membangun fondasi awal dari cara berpikir eksklusif Ahmad.

Ketika memasuki dunia kampus, Ahmad menemukan wadah ideologis baru melalui
gerakan tarbiyah. Sistem halagah yang terstruktur dan intensif menanamkan cara pandang
berbasis dikotomi Islam versus jahiliyah, hak versus batil, kelompok sendiri versus kelompok luar.
Ideologi gerakan ini memperkuat identitas keagamaan Ahmad secara emosional sekaligus
intelektual. Pemahaman agama yang semula bersifat normatif kini berubah menjadi ideologis,
menempatkan kebenaran sebagai milik kelompok dan kesalahan sebagai atribut pihak lain.
Internalization seperti ini selaras dengan teori identitas sosial yang menjelaskan bagaimana
kelompok dapat membentuk superioritas moral para anggotanya.

Literatur yang Ahmad konsumsi pada periode ini sangat berpengaruh terhadap konstruksi
wawasannya. Bukubuku apologetik dan polemis yang ia baca sering menampilkan narasi ancaman
baik dari Barat, orientalisme, sekularisme, maupun kelompok Islam lain yang dianggap “keliru”.
Bacaan seperti ini menciptakan apa yang disebut sebagai siege mentality atau mentalitas terkepung,
yaitu perasaan bahwa Islam senantiasa berada dalam bahaya. Cara pandang defensif ini membuat
Ahmad menganggap perbedaan sebagai bentuk perlawanan terhadap ajaran Islam. Dalam jangka
panjang, literatur seperti ini meneguhkan ideologi fundamentalis yang semakin mengakar dalam
jati dirinya.

Ketika mulai mengajar akidah di madrasah, karakter fundamentalisme Ahmad tampak
jelas dalam gaya pedagogisnya. Ia melihat ruang kelas sebagai arena untuk memperkuat barisan
ideologis, bukan untuk membangun kesadaran spiritual yang reflektif. Pendekatan ceramah satu
arah menjadi metode utama, disertai penegasan ancaman kekufuran sebagai alat pengendalian.
Tidak ada dialog, tidak ada ruang tanya, tidak ada konteks sosial akidah ia posisikan sebagai dogma
yang harus diterima secara total. Temuan Mujiburrahman (2022) mendukung fenomena ini, bahwa
guru PAI yang berorientasi fundamentalis cenderung menerapkan gaya pengajaran eksklusif,
normatif, dan menolak pendekatan dialogis. Dengan demikian, fase fundamentalisme menjadi
pondasi awal perjalanan diametral Ahmad sebelum memasuki krisis eksistensial yang mengubah
segalanya.

Pada tahap akhir fase fundamentalis ini, tampak jelas bahwa konstruksi keagamaan Ahmad
bukanlah fenomena yang berdiri sendiri, melainkan bagian dari pola umum bagaimana
fundamentalisme tumbuh dalam lingkungan pendidikan Islam yang homogen dan sangat tekstual.
Studi Mutakin (2020) menunjukkan bahwa guru agama dengan latar pendidikan pesantren
skripturalis cenderung mempertahankan pola pengajaran yang rigid karena mereka melihat agama
sebagai seperangkat kebenaran absolut yang tidak memerlukan dialog atau reinterpretasi

141



(Mutakin, 2020). Selaras dengan itu, penelitian Zayadi (2019) menemukan bahwa fundamentalisme
paling mudah bertahan dalam ekosistem pendidikan yang minim perjumpaan lintas pemikiran dan
tidak mendorong keterampilan berpikir kritis. Kondisi inilah yang dialami Ahmad struktur sosial,
literatur apologetik, jaringan aktivisme tarbiyah, dan tradisi pesantren yang ia masuki sejak kecil
menciptakan ekologi keagamaan yang menutup kemungkinan dialog. Pada titik ini, rigiditas
ideologis Ahmad merupakan produk dari habitus keilmuan yang diperkuat oleh sistem pendidikan
yang tidak memberikan ruang bagi keragaman interpretasi, menunjukkan bagaimana fondasi
fundamentalisme dibentuk secara kultural, pedagogis, dan emosional sekaligus.

Fase Krisis Eksistensial: Kejutan Intelektual dan Pertemuan Lintas Iman

Transformasi Ahmad memasuki babak baru ketika ia mengikuti pelatihan pendidikan
multikultural tingkat nasional. Program tersebut mempertemukannya dengan tokohtokoh lintas
agama yang jauh dari gambaran negatif yang selama ini ia yakini. Mereka santun, cerdas, dan
menunjukkan kedalaman spiritual yang tidak kalah dengan apa yang ia temukan dalam tradisinya
sendiri. Pertemuan langsung ini membongkar konstruksi ideologis yang bertahuntahun
ditanamkan dalam dirinya, karena realitas yang ia lihat tidak selaras dengan narasi ancaman yang
selama ini ia baca dan ia dengar. Di titik inilah Ahmad mulai merasakan shock, yakni benturan
antara pengalaman empiris dan keyakinan dogmatis yang ia pelihara.

Diskusi intensif yang ia ikuti selama pelatihan menjadi pemicu disonansi kognitif yang
kuat. Ahmad mulai mempertanyakan apakah konsep “kebenaran tunggal” yang selama ini ia pegang
benarbenar mencerminkan realitas keberagamaan yang kompleks. Interaksi yang penuh
penghormatan membuatnya menyadari bahwa keimanan tidak selalu terukur dari identitas formal
seseorang, tetapi dari etika dan tindakan nyata. Pertanyaan demi pertanyaan mulai muncul dalam
benaknya mengapa orang yang berbeda agama dapat menunjukkan akhlak mulia? Mengapa narasi
ancaman yang ia konsumsi bertahuntahun tidak sesuai dengan kenyataan? Ketegangan batin ini
menjadi awal dari proses refleksi mendalam dalam dirinya.

Disonansi ini kemudian berkembang menjadi krisis eksistensial yang mengguncang
struktur keyakinannya. Ahmad mulai meragukan cara pandang hitamputih yang selama ini ia
jadikan pedoman, serta merenungi kemungkinan bahwa Islam tidak sesempit kerangka ideologis
yang ia anut. [a tersentuh oleh pengalaman spiritual para peserta lain yang berbicara tentang kasih,
keadilan, dan kemanusiaan. Pada tahap ini, ia tidak hanya mengalami krisis pemikiran, tetapi juga
krisis identitas, karena ia harus menghadapi kemungkinan bahwa dirinya telah menolak
kompleksitas realitas demi kenyamanan doktrin. Rasa tidak nyaman ini merupakan ciri khas dari
proses dekonstruksi ideologis.

Penelitian Ghazali (2021) menegaskan bahwa encounter lintas iman memiliki peran
signifikan dalam mengikis eksklusivisme dan membuka ruang bagi transformasi kesadaran.
Temuan tersebut selaras dengan pengalaman Ahmad: perjumpaan personal dengan “yang lain”
justru menjadi jembatan menuju pemahaman diri yang lebih jujur dan terbuka. Krisis yang
dialaminya bukanlah akhir, tetapi pintu menuju ekspansi epistemik. Pada fase ini, Ahmad mulai
melihat keragaman bukan sebagai ancaman, melainkan sebagai cermin untuk memahami kembali
esensi keimanan dan posisi dirinya sebagai pendidik agama di tengah masyarakat yang plural.

Krisis eksistensial yang dialami Ahmad menegaskan bahwa perjumpaan antariman bukan
hanya berdampak pada perluasan wawasan, tetapi dapat mengguncang struktur keyakinan
seseorang hingga pada level identitas. Temuan Hasibuan (2020) menjelaskan bahwa interaksi
langsung dengan pemeluk agama lain dapat memunculkan moral shock, yaitu keguncangan moral
akibat melihat realitas yang bertolak belakang dengan stereotip yang selama ini diyakini (Hasibuan,
2020). Selain itu, penelitian Al Makin (2021) membuktikan bahwa perjumpaan lintas iman yang
intensif mampu mengikis rasa permusuhan simbolik yang sering dihasilkan oleh kelompok
keagamaan eksklusif. Dalam konteks Ahmad, pengalaman ini menunjukkan bagaimana
epistemologi tertutup yang ia bangun sejak remaja tidak mampu bertahan ketika dihadapkan pada
realitas sosial yang lebih kompleks. Krisis yang terjadi justru menjadi titik balik yang membuka
pintu bagi refleksi mendalam. Dengan demikian, tahap ini menunjukkan bahwa transformasi
keagamaan sering kali muncul bukan melalui argumentasi teologis semata, tetapi melalui
pengalaman sosial yang mengoyak doktrin lama dan memaksa individu menghadapi kerumitan
dunia nyata.

Fase Ekspansi Epistemik: Dari Literal ke Kontekstual

Perjalanan intelektual Ahmad memasuki fase baru ketika ia mulai membuka diri terhadap
literatur yang berbeda dari sumbersumber apologetik yang selama ini mendominasi bacaan

142



hariannya. la membaca karyakarya pemikir Muslim moderat seperti Nurcholish Madjid, Quraish
Shihab, Bassam Tibi, dan Abdullah Saeed. Melalui karyakarya tersebut, Ahmad menyadari bahwa
Islam tidak pernah hadir sebagai tradisi pemikiran yang tunggal dan beku, tetapi sebagai diskursus
yang dinamis dan kaya ragam interpretasi. Kesadaran ini menjadi pintu masuknya menuju model
keberagamaan yang lebih inklusif dan reflektif.

Dalam proses pembacaan intensif itu, Ahmad mulai memahami bahwa teks keagamaan
tidak selalu dapat dipahami secara literal. Para pemikir yang ia pelajari menekankan bahwa makna
teks sering kali terkait erat dengan konteks historis, sosial, dan budaya tempat teks itu diturunkan.
Kesadaran ini menggugurkan cara pandang lama Ahmad yang selalu memisahkan teks dari realitas
sosial. Ia melihat bahwa tanpa mempertimbangkan konteks, seseorang mudah terjebak pada
kesimpulan kaku yang justru menjauhkan agama dari tujuan kemanusiaannya.

Pada tahap ini, Ahmad mulai menyadari bahwa keragaman adalah bagian dari sunnatullah
yang memiliki fungsi peradaban. Keragaman pikiran, mazhab, dan tradisi bukanlah indikasi
penyimpangan, melainkan tanda bahwa umat manusia diberi ruang untuk berijtihad sesuai
kebutuhan zaman. Kesadaran ini menggeser paradigma keberagamaan Ahmad dari orientasi
eksklusif ke arah keterbukaan epistemik. [a mulai melihat bahwa perbedaan tidak mengurangi
kemurnian agama, tetapi justru memperkaya cara manusia memahami pesan Ilahi.

Konsep magqgasid alsyari‘ah yang ia pelajari turut memperluas horizon keagamaannya.
Ahmad mulai memahami bahwa agama tidak berhenti pada dimensi hukumistik yang selama ini ia
prioritaskan, melainkan memiliki tujuan luhur seperti keadilan, kemaslahatan, dan penghormatan
terhadap martabat manusia. Paradigma maqasid ini membuatnya melihat ajaran akidah secara
lebih utuh bukan sekadar dogma yang harus ditaati, tetapi sebagai nilainilai moral yang harus
diwujudkan dalam kehidupan sosial. Pendekatan ini menuntunnya untuk mengaitkan antara
dimensi spiritual dan etis dalam memahami agama.

Pengalaman ekspansi intelektual ini sejalan dengan pendapat Saeed (2019) yang
menegaskan bahwa pembacaan kontekstual akan menumbuhkan kesadaran etis seorang Muslim
dalam memahami ajaran agama. Ahmad merasakan langsung implikasinya: ia tidak lagi melihat
Islam dalam kerangka legalistik semata, tetapi sebagai sistem nilai yang menuntut pemaknaan
ulang sesuai kebutuhan zaman. Ekspansi epistemik ini menjadi fondasi penting bagi transformasi
pedagogisnya sebagai guru PAI membawanya dari pengajar yang dogmatis menuju pendidik yang
reflektif, dialogis, dan humanis.

Tahap ekspansi epistemik yang dialami Ahmad memperlihatkan bahwa transisi dari
pembacaan tekstual ke pembacaan kontekstual tidak hanya mengubah cara memahami teks, tetapi
juga cara memaknai fungsi agama dalam kehidupan sosial. Studi Saeed (2019) menegaskan bahwa
pendekatan kontekstual dalam memahami teks keagamaan memberikan ruang bagi munculnya
etika keberagamaan yang lebih responsif terhadap dinamika zaman (Saeed, 2019). Selain itu,
penelitian Azra (2020) mengonfirmasi bahwa pemahaman keislaman yang moderat hanya dapat
tumbuh apabila individu terpapar pada literatur yang beragam serta memiliki kesempatan untuk
merefleksikan pengalaman sosial secara kritis. Dalam diri Ahmad, pembacaan ulang terhadap
tradisi tafsir, maqasid alsyari‘ah, dan wacana pluralisme Islam memperkuat keyakinannya bahwa
agama tidak pernah dimaksudkan untuk membatasi, tetapi untuk memerdekakan manusia melalui
nilainilai kemaslahatan. Oleh karena itu, fase ini menegaskan bahwa ekspansi epistemik merupakan
fondasi penting bagi perubahan paradigma pedagogis yang lebih humanis dan dialogis.

Fase Transformasi Pedagogis: Pluralisme sebagai Metode Pengajaran

Transformasi epistemik yang dialami Ahmad tidak berhenti pada level konseptual, tetapi
mengalir ke dalam ruang kelas dan membentuk ulang keseluruhan pendekatan pedagogisnya.
Sebagai guru akidah, ia menyadari bahwa metode indoktrinatif yang selama ini ia gunakan tidak
hanya membatasi kreativitas siswa, tetapi juga menciptakan jarak emosional antara peserta didik
dan nilainilai akidah itu sendiri. Dengan paradigma baru yang lebih inklusif, Ahmad mulai menata
ulang struktur pembelajaran agar lebih manusiawi, dialogis, dan kontekstual. Dalam perubahan ini,
ia menempatkan siswa bukan sebagai objek, melainkan sebagai subjek yang punya kapasitas
reflektif.

Salah satu strategi yang ia terapkan adalah diskusi reflektif. Alihalih menyampaikan
doktrin secara satu arah, Ahmad mengajukan pertanyaan terbuka yang memancing siswa
merenungkan hubungan antara keyakinan, pengalaman hidup, dan realitas sosial. Pendekatan ini
menciptakan ruang aman bagi siswa untuk berbagi pandangan dan kegelisahan spiritual, sehingga
pembelajaran tidak lagi berpusat pada hafalan dogma, tetapi pada internalisasi nilai. Model ini

143



sejalan dengan teori konstruktivistik yang menekankan bahwa pengetahuan dibangun melalui
interaksi aktif antara subjek dan pengalaman.

Selain diskusi reflektif, Ahmad mengintegrasikan studi kasus sebagai bagian dari
pembelajaran akidah. la membawa isuisu kontemporer seperti intoleransi, ujaran kebencian,
penyalahgunaan agama, radikalisme, dan konflik antaragama ke dalam kelas. Siswa diajak
menganalisis permasalahan tersebut menggunakan perspektif nilainilai akidah, seperti keadilan,
kasih sayang, dan kemaslahatan. Dengan demikian, akidah dipahami bukan sebagai seperangkat
konsep abstrak, melainkan sebagai pijakan etis yang membimbing tindakan sosial. Pendekatan ini
menghubungkan teologi dengan konteks aktual kehidupan.

Ahmad juga menerapkan pendekatan empatik, yaitu mengajak siswa memahami perspektif
orang lain, terutama kelompok yang berbeda agama atau pemikiran. la menekankan bahwa empati
bukan bentuk relativisme akidah, tetapi ekspresi kematangan spiritual. Dalam proses ini, siswa
belajar bahwa memahami tidak berarti menyetujui; mendengarkan tidak berarti menyerah pada
relativisme; dan menghormati tidak berarti kehilangan identitas. Pendekatan empatik ini terbukti
membantu siswa mengembangkan pola keberagamaan yang ramabh, inklusif, dan adaptif terhadap
keragaman sosial di sekitarnya.

Selanjutnya, Ahmad memberikan perhatian besar pada integrasi nilai kemanusiaan dalam
pembelajaran akidah. Ia menegaskan bahwa inti akidah adalah menumbuhkan manusia yang
berakhlak, menjunjung nilai kemaslahatan, dan menjaga martabat sesama. Ia mengutip prinsip
magqasid alsyari‘ah untuk memperlihatkan bahwa iman tidak hanya mengatur hubungan manusia
dengan Tuhan, tetapi juga hubungan antar manusia. Dengan cara ini, siswa melihat bahwa nilai
teologis dan nilai kemanusiaan bukan dua hal yang saling bertentangan, melainkan saling
memperkuat.

Dalam tahap pedagogis lanjutan, Ahmad memperkenalkan dialog perbandingan agama
yang dilakukan dengan pendekatan akademik dan tanpa merendahkan pihak lain. Dialog ini tidak
bertujuan mencari siapa yang paling benar, tetapi memahami bahwa setiap agama memiliki
struktur moral dan spiritual yang dapat dihormati. Aktivitas ini menguatkan pemahaman siswa
bahwa iman yang matang adalah iman yang mampu berdialog, bukan iman yang defensif. Ruang
kelas pun berubah menjadi arena pembentukan spiritualitas kritis sekaligus toleran.

Seluruh strategi pedagogis yang ia terapkan sejalan dengan paradigma moderasi beragama
Kemenag (2021), yang menekankan keseimbangan, kemaslahatan, penghargaan terhadap
keragaman, dan penolakan terhadap sikap ekstrem. Melalui transformasi ini, Ahmad berhasil
membangun model pembelajaran akidah yang tidak hanya menjaga kemurnian iman, tetapi juga
memperluas wawasan kemanusiaan siswa. [a membuktikan bahwa akidah dapat diajarkan secara
ilmiah, dialogis, dan inklusif tanpa kehilangan esensi spiritualnya. Transformasi pedagogis ini
menjadi puncak konkret dari perjalanan diametralnya sebagai guru yang beralih dari
fundamentalisme menuju pluralisme humanistik.

Transformasi pedagogis dalam diri Ahmad membuktikan bahwa perubahan cara berpikir
seorang guru secara langsung memengaruhi kualitas interaksi pembelajaran di kelas. Studi Dewi &
Wekke (2021) menunjukkan bahwa guru PAI yang mengadopsi pendekatan dialogis dan
humanistik mampu meningkatkan empati, kemampuan reflektif, dan toleransi siswa secara
signifikan (Dewi & Wekke, 2021). Selain itu, riset Kemenag (2021) mengenai moderasi beragama
dalam pendidikan menemukan bahwa guru yang memiliki pemahaman pluralistik tidak hanya
mengurangi potensi radikalisasi di lingkungan sekolah, tetapi juga menciptakan kultur kelas yang
lebih sehat secara psikologis. Dalam konteks Ahmad, perubahan pedagogis ini merupakan bentuk
integrasi antara pengalaman batinnya yang panjang dengan tanggung jawab profesional sebagai
pendidik. Ia tidak lagi melihat akidah sebagai dogma yang harus dipaksakan, melainkan nilai moral
yang harus dihidupkan dalam relasi antarmanusia. Penegasan ini menunjukkan bahwa pluralisme
bukan hanya orientasi intelektual, tetapi juga metode pendidikan yang membentuk karakter
peserta didik agar mampu hidup dalam masyarakat multikultural.

Sintesis Diametral: Model Guru Pluralis Humanistik

Transformasi diametral yang dialami Ahmad membawa pada kelahiran sosok guru akidah
yang memadukan ketegasan prinsip dengan keluasan pandangan. Setelah melalui perjalanan
panjang dari fundamentalisme menuju pluralisme, ia menyadari bahwa posisinya sebagai pendidik
bukan hanya menyampaikan dogma, tetapi juga membentuk horizon keberagamaan yang sehat
bagi peserta didik. Ketegasan prinsip tetap ia pegang, terutama terkait ajaran inti tauhid dan esensi
keimanan, namun ketegasan itu tidak lagi bersifat eksklusif. Ia berubah menjadi pribadi yang

144



mampu menyampaikan ajaran Islam secara mantap tanpa terjebak pada pola pikir biner: benar-
salah, kita-mereka, atau selamat-sesat. Ketegasan dalam prinsip kini berjalan seiring dengan
keluasan pandangan.

Selain tegas dalam prinsip, Ahmad juga menampilkan kelembutan dalam pendekatan. [a menyadari
bahwa peserta didik tidak dapat didekati dengan pola otoriter seperti masamasa fundamentalisnya
dulu. Pengalaman panjang memahami keragaman pemikiran Islam membuatnya lebih sabar dalam
menghadapi perbedaan pemahaman siswa, dan tidak memaksa mereka menerima pandangan
tertentu secara mutlak. la mengubah gaya komunikasi, dari instruktif menjadi dialogis, dari
menekan menjadi merangkul, dan dari memberi perintah menjadi memberi ruang eksplorasi.
Kelembutan ini bukan tanda kompromi terhadap akidah, tetapi cara untuk menumbuhkan
kedewasaan beragama melalui pendekatan psikologis yang sehat.

Dalam ranah dialog, Ahmad kini menunjukkan inklusivitas yang kuat. la mengajarkan
kepada peserta didik bahwa memahami perbedaan bukan hanya bagian dari ilmu sosial, tetapi
bagian dari akidah itu sendiri karena Allah menciptakan manusia bersukusuku dan
berbangsabangsa agar mereka saling mengenal, bukan saling meniadakan. Materi akidah yang
sebelumnya ia ajarkan secara monolitik kini diperkaya dengan perspektif perbandingan teologis
dan wacana keragaman intralslam. la menekankan bahwa perdebatan teologis di antara para
ulama dalam sejarah Islam adalah bukti bahwa keragaman adalah bagian sah dari tradisi ilmu,
bukan ancaman terhadap iman.

Pengajaran Ahmad juga berkembang menjadi lebih humanis. la menyadari bahwa inti dari
akidah bukan sekadar penguasaan konsep, tetapi penghayatan nilai kemanusiaan yang bersumber
dari keimanan kepada Allah Yang Maha Pengasih. Humanisme dalam pengajaran akidah
membuatnya menempatkan siswa sebagai subjek belajar, bukan objek ceramah. Ia lebih banyak
menggunakan pendekatan yang membangkitkan kesadaran moral, empati, dan tanggung jawab
sosial, sehingga pembelajaran akidah tidak lagi terasa abstrak, tetapi menyentuh kehidupan nyata
siswa. Melalui pendekatan ini, ia menegaskan bahwa beriman berarti memanusiakan sesama.

Sintesis diametral yang lahir dari pengalaman panjang ini menunjukkan bahwa perubahan
ideologis berdampak langsung pada pembentukan paradigma pedagogis baru. Ahmad menjadi
contoh bagaimana transisi dari fundamentalisme ke pluralisme tidak hanya menghasilkan
pergeseran cara berpikir, tetapi juga perubahan metodologi mengajar. la mempraktikkan pedagogi
yang memadukan kedalaman teologis dengan keluasan humanistik, sehingga pembelajaran akidah
tidak kehilangan substansi, tetapi justru semakin relevan dengan kebutuhan zaman. Transformasi
ini sejalan dengan gagasan Arifin (2023) bahwa perkembangan orientasi pemikiran keagamaan
guru berbanding lurus dengan kualitas interaksi pedagogisnya.

Pada akhirnya, model guru pluralis humanistik yang terwujud dalam diri Ahmad menjadi
gambaran ideal tentang bagaimana guru Pendidikan Agama Islam dapat menghadapi tantangan
modernitas tanpa kehilangan identitas keagamaannya. Ia menjaga keseimbangan antara loyalitas
teologis dan keterbukaan intelektual, antara komitmen terhadap teks dan kepekaan terhadap
konteks, serta antara keteguhan iman dan penghargaan terhadap perbedaan. Dengan demikian,
Ahmad bukan hanya menjadi pengajar akidah, tetapi juga agen transformasi sosial yang mampu
menanamkan nilainilai keislaman yang rahmatan lil ‘alamin.

Sintesis diametral yang terbentuk dalam diri Ahmad menegaskan bahwa perjalanan dari
fundamentalisme menuju pluralisme bukan sekadar perubahan ideologi, tetapi proses rekonstruksi
identitas keagamaan dan profesional. Penelitian Arifin (2023) menunjukkan bahwa orientasi
keagamaan guru memiliki korelasi langsung dengan gaya mengajar, kemampuan membangun
dialog, serta sikap terhadap keragaman (Arifin, 2023). Begitu pula studi Nurcholis (2022)
menegaskan bahwa guru yang mampu menggabungkan komitmen teologis dengan keterbukaan
intelektual cenderung menghasilkan kultur kelas yang inklusif dan membebaskan. Dengan
demikian, posisi Ahmad sebagai guru pluralis humanistik menunjukkan bahwa transformasi
ideologis dapat melahirkan model pendidikan agama yang relevan, berakar pada tradisi Islam,
tetapi tetap terbuka terhadap modernitas. Pada tahap akhir perjalanannya, Ahmad menjadi
representasi konkret guru PAI abad ke21: tegas dalam prinsip, luas dalam pandangan, dan lembut
dalam pendekatan, sehingga keberadaannya menjadi jembatan antara iman dan kemanusiaan.

KESIMPULAN
Berdasarkan naratif biografis yang dikonstruksi melalui metodologi diametral, penelitian
ini menyimpulkan bahwa transformasi ideologis seorang guru Pendidikan Agama Islam (PAI) dari

145



fundamentalisme menuju pluralisme dalam pengajaran akidah merupakan sebuah proses dinamis,
reflektif, dan multidimensi yang tidak terjadi secara instan, melainkan melalui pergulatan
epistemik, krisis eksistensial, dan ekspansi wawasan yang berlangsung dalam kurun waktu
panjang. Perjalanan diametral Ahmad Burhan menunjukkan bahwa pergeseran dari pemahaman
keagamaan yang rigid, tekstual, dan eksklusif menuju paradigma yang inklusif, kontekstual, dan
humanistik dipicu oleh serangkaian momen kritis, seperti perjumpaan lintas iman, keterbukaan
terhadap literatur dan wacana keislaman yang beragam, serta refleksi mendalam terhadap
hubungan antara teks, konteks, dan realitas sosial yang plural. Transformasi ini pada akhirnya tidak
hanya mengubah cara pandang teologis guru, tetapi juga secara fundamental merekonstruksi
orientasi dan praktik pedagogisnya di dalam kelas, mendorong peralihan dari metode pengajaran
yang indoktrinatif dan monologis menjadi pendekatan yang dialogis, reflektif, empatik, dan
berpusat pada nilainilai kemanusiaan universal. Dengan demikian, sintesis yang dicapai sebagai
guru pluralishumanistik)menunjukkan bahwa komitmen pada akidah dapat beriringan dengan
keterbukaan intelektual dan penghargaan terhadap keragaman, sekaligus menegaskan peran
strategis guru PAI sebagai agen moderasi beragama yang mampu membangun kesadaran
keislaman yang rahmatan lil ‘alamin, relevan dengan konteks kemajemukan Indonesia, dan
berkontribusi pada pendidikan akidah yang tidak hanya mempertahankan kemurnian iman tetapi
juga memanusiakan peserta didik dalam kehidupan sosial yang kompleks.

REFERENSI

Abdullah, M. A. 2018. Teori Transformasi Kesadaran dalam Pendidikan Islam Kontemporer.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Al Makin. 2021. “Perjumpaan Lintas Iman dan Pengikisan Permusuhan Simbolik Kelompok
Eksklusif.” Jurnal Studi Agama dan Masyarakat 15(2): 112-130.

Amri, U. 2020. “Media Digital, Wacana Keagamaan, dan Persimpangan Epistemik Guru di
Indonesia.” Jurnal Pendidikan Islam 8(1): 45-62.

Anwar, S. 2022. “Refleksi Teologis dan Pembentukan Cara Pandang Humanis dalam Pendidikan
Agama.” Jurnal Akidah dan Tasawuf 10(2): 89-104.

Arifin, S. 2023. Metodologi Diametral: Pendekatan Naratif dalam Studi Transformasi Ideologi.
Jakarta: Rajawali Press.

Asy’ari, H. 2020. “Moderasi Beragama dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI).” jurnal
Pendidikan Karakter 10(2): 145-160.

Azra, A. 2020. “Literasi Keagamaan yang Moderat: Eksposur Literatur dan Refleksi Kritis.” Jurnal
Pemikiran Islam 25(1): 34-52.

Dewi, R, dan I. S. Wekke. 2021. “Pengaruh Pendekatan Dialogis Guru PAI terhadap Empati dan
Toleransi Siswa.” Jurnal Ilmiah Pendidikan 14(3): 301-315.

Fauzi, A. 2021. “Pergulatan Intelektual Guru dalam Reinterpretasi Teks Akidah.” Jurnal Studi Islam
12(2):178-195.

Firdaus, M. 2022. “Pelatihan Guru untuk Pedagogi Moderat dan Inklusif dalam Kurikulum PAL”
Jurnal Kebijakan Pendidikan 9(1): 77-92.

Ghazali, M. 2021. “Peran Encounter Lintas Iman dalam Transformasi Kesadaran Eksklusif.” Jurnal
Psikologi Islam 8(2): 215-230.

Habibi, M. 2021. “Pembentukan Identitas Keagamaan Defensif melalui Pembelajaran Doktriner.”
Jurnal Sosial Humaniora 5(2): 134-149.

Hafidz, A. 2022. “Pergeseran Hermeneutika dari Literal ke Kontekstual dalam Penafsiran Teks
Agama.” Jurnal Ulumul Qur’an 18(1): 56-72.

Hamid, A. 2020. “FaseFase Dialektis dalam Transformasi Ideologi Guru.” Jurnal Filsafat Pendidikan
11(3): 201-218.

Hamzah, N. 2017. “Domain Pedagogis dalam Transformasi Mengajar Guru Agama.” Jurnal Inovasi
Pendidikan 4(2): 99-114.

Hasan, N. 2019. “Perjalanan Ideologis Guru dari Eksklusivisme Menuju Inklusivisme.” jurnal
Pendidikan Islam 7(2): 167-185.

Hasibuan, R. 2020. “Moral Shock: Keguncangan akibat Benturan Stereotip dan Realitas dalam
Interaksi Antariman.” Jurnal Sosiologi Agama 14(1): 45-63.

Kementerian Agama Republik Indonesia. 2021. Panduan Implementasi Moderasi Beragama dalam
Pendidikan Agama. Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam.

146



Latief, J. 2022. “Integrasi Nilai Pluralisme dan Peningkatan Kompetensi Sosial Siswa.” Jurnal
Penelitian Pendidikan 19(2): 233-248.

Mahfud, C. 2021. “Tantangan Institusional bagi Guru yang Mengadopsi Pendekatan Pluralistik.”
Jurnal Manajemen Pendidikan 8(3): 311-327.

Mujiburrahman. 2022. “Fundamentalisme dan Gaya Pengajaran EksklusifNormatif Guru PAL” Jurnal
Kajian Pendidikan Islam 10(1): 88-105.

Mulyadi, Y. 2019. “Pengalaman Subjektif dan Emosional dalam Transformasi Keagamaan Guru.”
Jurnal Psikologi Pendidikan 6(2): 155-170.

Mutakin, A. 2020. “Pola Pengajaran Rigid Guru Berlatar Pendidikan Pesantren Skripturalis.” Jurnal
Tradisi Keilmuan Islam 12(2): 189-205.

Muzakkir, F. 2020. “Warisan Ideologis Konservatif dari Jaringan Organisasi Keagamaan
Skripturalis.” Jurnal Sejarah dan Budaya 15(1): 67-84.

Nurcholis, M. 2022. “Guru dengan Komitmen Teologis dan Keterbukaan Intelektual dalam
Menciptakan Kultur Kelas Inklusif.” Jurnal Pembelajaran Inovatif 9(1): 44-60.

Nurlaila, S. 2021. “Pergulatan Batin dan Ambiguitas Psikologis dalam Perubahan Keyakinan.” Jurnal
Kajian Psikologi 7(3): 278-294.

Rahman, F. 2019. “Paradigma Pengajaran InklusifDialogis dalam Konteks Sosial Indonesia.” Jurnal
Pendidikan Multikultural 5(2): 123-140.

Riessman, C. K. 2020. Narrative Methods for the Human Sciences. 2nd ed. Thousand Oaks: Sage
Publications.

Saeed, A. 2019. “Pembacaan Kontekstual dan Kesadaran Etis dalam Pemahaman Ajaran Agama.”
International Journal of Islamic Thought 15(1): 22-38.

Said, H. 2019. “Conceptual Interview dan Konstruksi Pola Empiris dalam Penelitian Naratif.” jurnal
Metodologi Penelitian Kualitatif 4(2): 134-150.

Shihab, M. Q. 2019. “Pluralisme sebagai Paradigma Pendidikan Akidah yang Menekankan Toleransi
dan Keadilan.” Jurnal Tafsir 11(3): 201-220.

Wahyudi, J. 2020. “Literatur Moderasi Beragama dan Deradikalisasi Pemikiran.” Jjurnal Keamanan
Nasional 6(2): 178-196.

Yusuf, M. 2016. “Metodologi Naratif untuk Memahami Perubahan Ideologis yang Dinamis dan
Berlapis.” Jurnal Filsafat 22(1): 33-49.

Zayadi, A. 2019. “Fundamentalisme dalam Ekosistem Pendidikan yang Minim Perjumpaan Lintas
Pemikiran.” Jurnal Pendidikan dan Keagamaan 13(2): 267-285.

147



