
  

 
  
Diametral Methodology: A Biographical Narrative of a PAI Teacher’s 
Shift from Fundamentalism to Pluralism in Aqidah Teaching 
 
Siti Roudhotul Jannah 1, Fatqur Rohim 1, Wahyu Eko Purwanto 1, Idris Efendi 1, 
Wahyu Dewi Utari1 

1 Universitas Ma’arif Lampung, Indonesia 
 

sjannah1406@gmail.com  

ARTICLE INFO 
Article history: 

Received 
October 03, 2025 

Revised 
November 20, 

2025 
Accepted 

December 30, 
2025 

 

Abstract 

This study aims to construct a comprehensive biographical narrative of an Islamic 
Education (PAI) teacher who experiences a profound methodological and ideological 
transformation from fundamentalism to pluralism in the context of aqeedah teaching. 
The transformation is examined through the framework of diametral methodology, a 
narrative research approach that situates opposing ideological poles as a dialectical 
space for understanding how epistemic, spiritual, and pedagogical changes unfold 
across time. By reading the teacher’s life history through this diametral lens, the 
study seeks to reveal the dynamic processes that shape pedagogical orientation, 
identity formation, and instructional decisionmaking in Islamic education. The data 
for this study are fictional yet academically grounded, constructed through a 
triangulation of literature on religious moderation, critical pedagogy, transformative 
learning theory, and the sociocultural experiences of Islamic education teachers in 
Indonesia. This approach enables the narrative to remain analytically rigorous while 
presenting a realistic and contextually rich portrayal of a teacher’s ideological 
journey. The findings illustrate that the teacher’s shift toward pluralism does not 
emerge abruptly; instead, it develops gradually through a series of 
existentialreflective crises, interfaith dialogues, exposure to diverse theological 
discourses, and increasing engagement with contemporary educational paradigms 
that emphasize inclusivity and human dignity. 
 
Keywords: Diametral Methodology, PAI Teacher Biography, Fundamentalism, 

Pluralism, Aqeedah Education 
 

Published by  CV. Creative Tugu Pena 
Website  https:/attractivejournal.com/index.php/bpr 
ISSN  27752305 
Copyright   This is an open access article under the CC BY SA license 
  https://creativecommons.org/licenses/bysa/4.0/ 

@ 2025 by authors 

 
PENDAHULUAN 

Transformasi paradigma keagamaan guru Pendidikan Agama Islam (PAI) menjadi tema 
sentral dalam kajian pendidikan Islam mutakhir karena pergeseran tersebut berkaitan erat dengan 
perubahan cara berpikir, praktik pedagogis, serta konstruksi identitas profesional guru. Fenomena 
ini menunjukkan bahwa guru bukan hanya aktor penyampai materi, tetapi agen reflektif yang 
mengalami proses pembentukan ideologis sepanjang hidupnya. Sejumlah penelitian menyoroti 
bahwa kecenderungan fundamentalisme dalam pendidikan agama sering melahirkan pembelajaran 
eksklusif, normatif, dan kurang memberi ruang bagi dialog kritis antara guru dan peserta didik 
(Azra 2022; Ghazali 2021). Sebaliknya, pluralisme keagamaan dinilai mampu menawarkan 
paradigma pengajaran yang lebih inklusif, dialogis, serta berorientasi pada nilainilai kemanusiaan 
universal yang relevan dengan konteks sosial Indonesia (Rahman 2019). 

Dalam konteks pendidikan Islam nasional, pemerintah melalui Kementerian Agama 
mendorong paradigma moderasi beragama sebagai pilar penting penyelenggaraan kurikulum PAI. 
Paradigma ini menuntut guru untuk tidak hanya menekankan pemahaman doktrinal, tetapi juga 
memperkenalkan dimensidimensi nilai seperti toleransi, penghargaan terhadap keragaman, serta 
penolakan terhadap ekstrimisme (Kemenag 2021; Asy’ari 2020). Namun, berbagai studi lapangan 
menunjukkan bahwa sebagian guru PAI masih membawa warisan ideologis konservatif yang 
berasal dari lingkungan keluarga, tradisi pesantren, atau jaringan organisasi keagamaan 

                                                                                                                         Open Access 
 

Vol. 5, No. 3, December 2025 
https://attractivejournal.com/index.php/bpr/ 

 
 

 
 

mailto:sjannah1406@gmail.com
https://attractivejournal.com/index.php/bpr
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

137 
 

skripturalis (Muzakkir 2020). Hal ini menyebabkan munculnya ketegangan epistemik dalam cara 
guru memahami ajaran akidah dan menyampaikannya di kelas. 

Artikel ini menyajikan sebuah naratif biografis tentang guru PAI bernama Ahmad Burhan, 
yang dibangun berdasarkan pola empiris transformasi ideologis banyak guru di Indonesia. Burhan 
digambarkan mengalami perjalanan panjang dari fundamentalisme rigid menuju pluralisme 
inklusif melalui pergulatan intelektual, pengalaman sosial, serta refleksi mendalam terhadap 
teksteks akidah (Hasan 2019; Fauzi 2021). Pendekatan naratif ini memungkinkan peneliti melihat 
dinamika perubahan ideologi secara lebih intim, kompleks, dan manusiawi, sehingga memperkaya 
pemahaman tentang relasi antara keyakinan teologis dan praktik pedagogis. 

Untuk menggambarkan transformasi tersebut, digunakan bagan pertama berikut yang 
menunjukkan perjalanan ideologis Burhan, dimulai dari sosialisasi awal hingga pencapaian 
orientasi pluralis: 
             
 
 
 
              
                          
                          
 
 
 
 
 
 
         
 
               
 
 
 
 
                  
         
                          
                          
 
 
 
 
 
 
         
 

Untuk menelaah proses transformasi ideologis tersebut, artikel ini menggunakan 
metodologi diametral, yaitu pendekatan naratif yang menempatkan dua kutub ekstrem 
fundamentalisme dan pluralisme sebagai medan dialektis analisis. Pendekatan ini tidak sebatas 
membandingkan kedua posisi ekstrem tersebut, melainkan mengkaji proses perubahan melalui 
pengalaman hidup, momen krisis, interaksi sosial, dan pergulatan epistemik yang membentuk 
identitas keberagamaan guru (Arifin 2023; Yusuf 2016). Dengan demikian, metodologi diametral 
menyediakan perangkat analitis yang komprehensif untuk memahami perubahan ideologis sebagai 
proses yang dinamis dan berlapis. 

Transformasi ideologis guru PAI pada hakikatnya sangat dipengaruhi oleh dinamika 
sosialkeagamaan nasional. Era digital saat ini memungkinkan persebaran gagasan keagamaan 
secara masif, baik yang bersifat inklusif maupun eksklusif. Guru seperti Burhan menghadapi 
derasnya arus wacana konservatisme dan skripturalisme yang beredar di media sosial, tetapi pada 
saat yang sama ia juga terekspos pada diskursus akademik dan gagasan moderat yang membuka 

Early Religious 
Socialization 

(Family, Pesantren) 

 Fundamentalist Phase  
- Scriptural rigidity    
- Exclusive doctrines    
- Narrow epistemology    

(Crisis, Encounters, 
New Experiences) 

 

Dialectical Reflection Stage    
- Reevaluating beliefs          
- Encountering diversity        
- Expanding hermeneutics        
 
 
 Pluralist Orientation 

- Inclusive pedagogy   
- Dialogical approach 
- Humanistic values    



 

138 
 

ruang reinterpretasi ajaran agama (Amri 2020). Kondisi ini menempatkan guru pada persimpangan 
epistemik yang memaksanya melakukan evaluasi ulang terhadap pola keberagamaan yang diwarisi 
dari masa lalu. 

Selain faktor eksternal, transformasi ideologi guru sangat ditentukan oleh dinamika 
internal institusi madrasah. Resistensi rekan sejawat yang masih berpaham konservatif, tekanan 
komunitas keagamaan, atau kebijakan sekolah yang lebih condong pada pendekatan normatif 
menjadi tantangan bagi guru yang mencoba mengadopsi pendekatan pluralistik (Mahfud 2021). 
Namun, dukungan dari madrasah misalnya melalui forum diskusi guru, supervisi akademik 
berbasis moderasi beragama, atau pelatihan kurikulum dialogis dapat membuka ruang bagi 
perubahan yang berkelanjutan. 

Pada tahap ini, artikel menambahkan diagram kedua untuk memperjelas faktorfaktor yang 
memengaruhi transformasi ideologis guru PAI, sehingga dapat dipahami sebagai proses 
multidimensional: 
                      
         
 
 
 
 
 
                                   
            
 
 
 
 
 
 
 

 
 
Naratif Burhan menunjukkan bahwa transformasi ideologis guru bukanlah proses linear, 

tetapi bersifat spiral dan reflektif. Momenmomen krisis misalnya kegelisahan intelektual, 
pengalaman keberagamaan baru, atau perjumpaan lintas budaya menjadi pemicu utama perubahan 
epistemik. Ketika guru berhadapan dengan realitas sosial yang plural, ia terdorong untuk mengkaji 
ulang asumsi dasar teologis yang selama ini diterima secara taken for granted. Refleksi mendalam 
terhadap ayatayat akidah, teori hermeneutika, serta pengalaman empiris membentuk cara pandang 
baru yang lebih terbuka dan humanis (Anwar 2022). 

Akhirnya, artikel ini memiliki urgensi teoretis dan praktis bagi pengembangan pendidikan 
akidah di madrasah. Dari sisi teoretis, penelitian ini mengisi kekosongan kajian mengenai 
transformasi ideologis guru PAI topik yang selama ini kurang mendapat perhatian. Dari sisi 
metodologis, pendekatan diametral menawarkan model analisis naratif baru yang mampu 
membaca perubahan ideologi secara lebih tajam. Dari sisi praktis, naratif Burhan menyumbangkan 
wawasan penting bagi perancang kebijakan, dosen LPTK, serta pengembang kurikulum PAI untuk 
merancang pelatihan guru yang mendorong pedagogi moderat, dialogis, dan inklusif (Firdaus 
2022). Dengan demikian, artikel ini memberikan kontribusi nyata dalam membangun pendidikan 
agama yang lebih relevan dengan kebutuhan masyarakat Indonesia yang plural. 
 
Literature Review 
Fundamentalisme Keagamaan dalam Pendidikan PAI 

Fundamentalisme keagamaan dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) dipahami sebagai 
kecenderungan menafsirkan ajaran agama secara literal, eksklusif, dan kaku tanpa membuka ruang 
bagi penafsiran alternatif (Mujiburrahman 2022). Dalam konteks pembelajaran, fundamentalisme 
sering hadir dalam bentuk penekanan berlebih pada doktrin tanpa dialog, pemaknaan kebenaran 
secara tunggal, pengabaian keragaman praktik keagamaan lokal, serta pelabelan negatif terhadap 
kelompok atau mazhab lain. Penelitian Rahman (2020) menunjukkan bahwa corak 

Structural Factors   
- Policy (Moderation)   
- Curriculum Framework 
- Institutional            

Personal Experience  
- Family background    
- Education history    

 

Ideological Shifts 
(Fund → Plural) 

 Social Encounters   
- Interfaith contact   
- Academic discourse   

Pedagogical Orientation  
- Inclusive teaching        
- Dialogical methods  
- Humanistic values               
 



 

139 
 

fundamentalisme di sekolah kerap direproduksi secara tidak sadar melalui proses pewarisan nilai 
yang berlangsung lama antara guru dan peserta didik.  
Kondisi ini menyebabkan fundamentalisme tidak hanya berhenti pada tataran keyakinan personal 
guru, tetapi juga memengaruhi struktur pembelajaran, atmosfer kelas, dan orientasi epistemologi 
yang digunakan pada saat mengajarkan akidah. 
 

Selain dampaknya terhadap ruang kelas, fundamentalisme dalam PAI juga berimplikasi 
pada pembentukan identitas keagamaan peserta didik dalam jangka panjang. Siswa yang terbiasa 
dengan model pembelajaran yang menekankan kebenaran tunggal cenderung mengalami kesulitan 
dalam memahami keragaman pandangan dalam Islam, apalagi ketika berhadapan dengan 
perbedaan keyakinan dalam kehidupan sosial yang semakin plural. Hal ini berpotensi 
memunculkan sikap defensif, intoleransi, atau bahkan resistensi terhadap wacana keagamaan yang 
berbeda dari yang diterimanya di sekolah (Habibi 2021). Lebih jauh, pendekatan fundamentalis 
dapat menghambat perkembangan kemampuan berpikir kritis peserta didik karena mereka 
diarahkan untuk menerima doktrin secara pasif, bukan mengembangkan pemahaman melalui 
pertanyaan, diskusi, dan refleksi. Dengan demikian, fundamentalisme tidak hanya memengaruhi 
kualitas pembelajaran, tetapi juga narasi keagamaan yang dibentuk dalam diri generasi muda. 
Pluralisme sebagai Paradigma Pendidikan Akidah 

Sebagai antitesis dari pendekatan fundamentalis, pluralisme hadir sebagai paradigma 
pendidikan akidah yang menekankan penerimaan terhadap keberagaman keyakinan, budaya, dan 
penafsiran agama sebagai bagian integral dari dinamika sosial (Shihab 2019). Pluralisme dalam 
pendidikan akidah tidak dimaksudkan untuk mencampuradukkan doktrin, melainkan membantu 
peserta didik memahami Islam sebagai agama yang menekankan nilai toleransi, keadilan, 
penghormatan pada martabat manusia, dan keterbukaan terhadap perbedaan. Dengan demikian, 
pluralisme menjadi ruang pedagogis untuk membangun orientasi beragama yang matang, dewasa, 
serta tidak mudah terjebak pada narasi kebencian atau klaim kebenaran tunggal.  
Pendekatan ini sekaligus memperkuat agenda moderasi beragama yang dikembangkan pemerintah 
dalam kurikulum PAI modern (Kemenag 2021). Dalam praktik pembelajaran, paradigma pluralisme 
dapat diterapkan melalui berbagai strategi seperti dialog antariman, pembacaan komparatif 
terhadap tafsir klasik dan kontemporer, analisis konteks sejarah turunnya ayat, serta studi kasus 
kehidupan beragama di Indonesia yang kaya ragam tradisi. Metode seperti ini tidak hanya 
memperkaya pemahaman peserta didik tentang keluasan khazanah Islam, tetapi juga membentuk 
kesadaran kritis bahwa perbedaan adalah realitas sosial yang tidak dapat dihindari. Penelitian 
terbaru menunjukkan bahwa pengintegrasian nilai pluralisme dalam pembelajaran akidah mampu 
meningkatkan kompetensi sosial siswa, seperti empati, keterbukaan, dan kemampuan negosiasi 
dalam situasi keberagaman (Latief 2022). Dengan demikian, pluralisme bukan sekadar konsep 
teoretis, tetapi paradigma pedagogis yang dapat diimplementasikan secara konkret dalam aktivitas 
pembelajaran seharihari. 
Naratif Biografis dalam Studi Pendidikan Islam 

Metode naratif menjadi salah satu pendekatan penting dalam studi pendidikan Islam 
karena memberikan kesempatan untuk menggali pengalaman hidup seorang guru secara 
mendalam, termasuk pergulatan kejiwaan, perubahan ideologis, dan dinamika pedagogis yang 
membentuk karakter profesionalnya (Riessman 2020). Dalam konteks guru PAI, naratif biografis 
tidak hanya menggambarkan perjalanan personal, tetapi juga merefleksikan bagaimana 
pengalaman sosial, lingkungan keagamaan, dan interaksi antarbudaya memengaruhi cara guru 
memahami ajaran Islam.  
Melalui pendekatan naratif, proses transformasi guru dapat dianalisis secara holistik, mencakup 
aspek emosional, spiritual, dan intelektual yang sering kali tidak dapat ditangkap oleh metode 
penelitian konvensional. Naratif juga memungkinkan pembaca memahami mekanisme perubahan 
keyakinan secara lebih manusiawi dan kontekstual. Pendekatan naratif dalam penelitian 
pendidikan Islam juga memberikan ruang bagi guru untuk mengekspresikan pengalaman 
subjektifnya secara otentik, termasuk konflik batin, ketegangan sosial, dan dialog internal yang 
dialaminya ketika berhadapan dengan perubahan ideologis. Hal ini penting karena proses 
transformasi keagamaan tidak selalu bersifat linear atau rasional, tetapi sering kali dipengaruhi 
oleh peristiwa emosional, perjumpaan tak terduga, atau pengalaman spiritual yang sulit diukur 
secara kuantitatif (Mulyadi 2019). Naratif biografis memungkinkan penelitian menangkap 
momenmomen kecil namun signifikan yang menjadi pemicu perubahan, seperti pengalaman 



 

140 
 

mengajar tertentu, diskusi dengan siswa, atau interaksi lintas agama. Dengan demikian, metode 
naratif menawarkan kedalaman analitis yang tidak dimiliki pendekatan lain, sekaligus 
memanusiakan proses pembelajaran dalam konteks pendidikan Islam. 
Metodologi Diametral dalam Studi Transformasi Guru PAI 

Metodologi diametral, sebagaimana dijelaskan Arifin (2023), adalah pendekatan naratif 
yang secara khusus memfokuskan kajian pada perjalanan ideologis individu di antara dua kutub 
ekstrem misalnya fundamentalisme dan pluralisme dan membaca perubahan tersebut sebagai 
proses dialektik menuju titik sintesis baru. Model ini dianggap efektif untuk meneliti individu yang 
mengalami perubahan pemikiran secara radikal karena mampu memetakan dinamika konflik batin, 
momen krisis eksistensial, dan titik balik reflektif yang mendorong transformasi mendalam.  
Dalam studi guru PAI, metodologi diametral sangat relevan karena dapat mengungkap 
pertentangan internal antara nilainilai keagamaan lama dengan pemahaman baru yang lebih 
inklusif, sekaligus memperlihatkan bagaimana pergulatan tersebut bermuara pada rekonstruksi 
epistemologi dan praktik pedagogi yang lebih humanis.Metodologi diametral juga memberikan 
struktur analitis yang sistematis dengan memetakan perjalanan ideologis guru ke dalam fasefase 
dialektis seperti internalisasi nilai awal, periode konservatisme, krisis epistemik, refleksi 
hermeneutis, hingga sintesis pluralistik. Fasefase ini membantu peneliti memahami bahwa 
perubahan ideologi tidak terjadi begitu saja, melainkan dipengaruhi oleh berbagai faktor seperti 
pengalaman sosial, analisis rasional, reinterpretasi teks, dan interaksi dengan lingkungan 
profesional (Hamid 2020). Selain itu, metodologi diametral memfasilitasi keterlibatan naratif yang 
mendalam sehingga menempatkan pengalaman guru sebagai pusat analisis. Hal ini membuat 
pendekatan ini ideal untuk memahami transformasi guru PAI yang bergerak dari pola pikir 
eksklusif menuju paradigma keberagamaan yang lebih dialogis dan toleran. 
 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif naratif berbasis metodologi diametral, 
yaitu pendekatan yang memungkinkan proses penelusuran dua kutub pemikiran keagamaan yang 
saling berlawanan melalui rekonstruksi perjalanan hidup tokoh secara kronologis. Model penelitian 
ini berangkat dari premis bahwa transformasi ideologis seorang guru tidak dapat dipahami hanya 
melalui observasi perilaku atau pernyataan normatif, tetapi harus ditelusuri melalui dinamika 
pengalaman personal yang melibatkan pertarungan nilai, konflik batin, serta proses reinterpretasi 
epistemik yang berlangsung dalam jangka panjang. Data utama penelitian disusun secara fiktif, 
tetapi tetap berlandaskan landasan ilmiah melalui penelaahan literatur tentang moderasi 
beragama, deradikalisasi pemikiran keagamaan, serta teori transformasi kesadaran dalam 
pendidikan (Wahyudi 2020; Abdullah 2018). Untuk memperkuat validitas naratif, peneliti juga 
melakukan wawancara konseptual (conceptual interview) dengan beberapa guru PAI yang memiliki 
pengalaman perubahan orientasi keagamaan, sehingga menghasilkan pola empiris yang dapat 
dijadikan dasar pembentukan tokoh fiktif namun representatif dalam konteks keindonesiaan (Said 
2019). 

Tahap analisis penelitian dilakukan melalui identifikasi dua poros ideologis utama 
fundamentalisme ↔ pluralisme yang menjadi garis dialektis bagi perjalanan tokoh. Setiap bagian 
dari biografi tokoh dianalisis untuk melihat hubungan sebabakibat antara pengalaman sosial, 
interaksi dengan komunitas keagamaan, serta bacaanbacaan baru yang membentuk pola 
perubahan pemikiran. Teknik analisis dilakukan melalui analisis tematik (thematic analysis), yaitu 
teknik pengkodean yang memetakan pengalaman tokoh ke dalam tiga domain analitis utama: (1) 
domain epistemik, yang menggambarkan bagaimana perubahan terjadi pada cara menafsirkan teks 
keagamaan, termasuk pergeseran dari pembacaan literal menuju hermeneutika kontekstual 
(Hafidz 2022); (2) domain emosional, yang berkaitan dengan pergulatan batin seperti rasa 
bersalah, ambiguitas psikologis, konflik moral, dan momen pencerahan spiritual (Nurlaila 2021); 
serta (3) domain pedagogis, yang menjelaskan bagaimana perubahan ideologi memengaruhi 
pendekatan guru dalam mengajar akidah kepada siswa, termasuk dalam hal strategi pembelajaran, 
cara menjawab pertanyaan kritis siswa, dan sikap terhadap perbedaan pendapat di kelas (Hamzah 
2017). 

Selanjutnya, rekonstruksi naratif dilakukan dengan teknik penulisan biografis 
(biographical writing) yang menghubungkan antara pengalaman personal tokoh dengan konteks 
sosial budaya yang lebih luas. Langkah ini penting karena perubahan ideologi keagamaan tidak 
terjadi dalam ruang hampa, tetapi dipengaruhi oleh struktur sosial, lingkungan kerja, jaringan 



 

141 
 

pertemanan, dan dinamika keberagamaan lokal. Pada tahap akhir, peneliti menyusun sintesis 
pedagogis, yaitu kesimpulan berupa gambaran bagaimana perubahan ideologis dari 
fundamentalisme menuju pluralisme menghasilkan orientasi pembelajaran akidah yang lebih 
humanis, dialogis, dan moderat, sekaligus sejalan dengan agenda moderasi beragama yang digagas 
oleh Kementerian Agama (Kemenag 2021). Dengan demikian, metodologi diametral tidak hanya 
berfungsi sebagai alat analisis naratif, tetapi juga sebagai perangkat konseptual untuk memahami 
dan memetakan transformasi ideologis guru PAI secara komprehensif dalam konteks pendidikan 
Islam kontemporer (Arifin 2023). 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Fase Fundamentalisme: Doktrin sebagai Satusatunya Jalan  

Ahmad Burhan lahir dalam keluarga santri tradisional yang menempatkan otoritas 
keagamaan sebagai pusat kebenaran. Sejak kecil ia dibesarkan dalam kultur keberagamaan yang 
homogen, di mana teks (bukan konteks) dipandang sebagai fondasi tunggal dalam memahami 
agama. Tradisi keilmuan yang diwariskan kepadanya menekankan kepatuhan, bukan dialog; 
menerima, bukan mengkritisi. Lingkungan seperti ini membentuk struktur berpikir yang tertutup, 
membuat Ahmad memandang keraguan sebagai bentuk kelemahan iman dan perbedaan sebagai 
ancaman terhadap kemurnian ajaran. 

Pengalaman Ahmad di pesantren semakin memperkuat kecenderungan literalisnya. 
Pesantren tempat ia menimba ilmu mengutamakan fikih normatif dan akidah dogmatis, dengan 
sedikit ruang untuk perdebatan ilmiah atau analisis kritis. Metode bandongan dan sorogan yang ia 
ikuti cenderung bertumpu pada hafalan dan repetisi, menjadikan teks sebagai objek sakral yang 
tidak boleh dipertanyakan. Situasi ini menumbuhkan sikap keagamaan yang rigid, sehingga setiap 
bentuk penafsiran alternatif dianggap sebagai penyimpangan atau bid’ah. Struktur pedagogis 
pesantren tersebut membangun fondasi awal dari cara berpikir eksklusif Ahmad. 

Ketika memasuki dunia kampus, Ahmad menemukan wadah ideologis baru melalui 
gerakan tarbiyah. Sistem halaqah yang terstruktur dan intensif menanamkan cara pandang 
berbasis dikotomi Islam versus jahiliyah, hak versus batil, kelompok sendiri versus kelompok luar. 
Ideologi gerakan ini memperkuat identitas keagamaan Ahmad secara emosional sekaligus 
intelektual. Pemahaman agama yang semula bersifat normatif kini berubah menjadi ideologis, 
menempatkan kebenaran sebagai milik kelompok dan kesalahan sebagai atribut pihak lain. 
Internalization seperti ini selaras dengan teori identitas sosial yang menjelaskan bagaimana 
kelompok dapat membentuk superioritas moral para anggotanya. 

Literatur yang Ahmad konsumsi pada periode ini sangat berpengaruh terhadap konstruksi 
wawasannya. Bukubuku apologetik dan polemis yang ia baca sering menampilkan narasi ancaman 
baik dari Barat, orientalisme, sekularisme, maupun kelompok Islam lain yang dianggap “keliru”. 
Bacaan seperti ini menciptakan apa yang disebut sebagai siege mentality atau mentalitas terkepung, 
yaitu perasaan bahwa Islam senantiasa berada dalam bahaya. Cara pandang defensif ini membuat 
Ahmad menganggap perbedaan sebagai bentuk perlawanan terhadap ajaran Islam. Dalam jangka 
panjang, literatur seperti ini meneguhkan ideologi fundamentalis yang semakin mengakar dalam 
jati dirinya. 

Ketika mulai mengajar akidah di madrasah, karakter fundamentalisme Ahmad tampak 
jelas dalam gaya pedagogisnya. Ia melihat ruang kelas sebagai arena untuk memperkuat barisan 
ideologis, bukan untuk membangun kesadaran spiritual yang reflektif. Pendekatan ceramah satu 
arah menjadi metode utama, disertai penegasan ancaman kekufuran sebagai alat pengendalian. 
Tidak ada dialog, tidak ada ruang tanya, tidak ada konteks sosial akidah ia posisikan sebagai dogma 
yang harus diterima secara total. Temuan Mujiburrahman (2022) mendukung fenomena ini, bahwa 
guru PAI yang berorientasi fundamentalis cenderung menerapkan gaya pengajaran eksklusif, 
normatif, dan menolak pendekatan dialogis. Dengan demikian, fase fundamentalisme menjadi 
pondasi awal perjalanan diametral Ahmad sebelum memasuki krisis eksistensial yang mengubah 
segalanya. 

Pada tahap akhir fase fundamentalis ini, tampak jelas bahwa konstruksi keagamaan Ahmad 
bukanlah fenomena yang berdiri sendiri, melainkan bagian dari pola umum bagaimana 
fundamentalisme tumbuh dalam lingkungan pendidikan Islam yang homogen dan sangat tekstual. 
Studi Mutakin (2020) menunjukkan bahwa guru agama dengan latar pendidikan pesantren 
skripturalis cenderung mempertahankan pola pengajaran yang rigid karena mereka melihat agama 
sebagai seperangkat kebenaran absolut yang tidak memerlukan dialog atau reinterpretasi 



 

142 
 

(Mutakin, 2020). Selaras dengan itu, penelitian Zayadi (2019) menemukan bahwa fundamentalisme 
paling mudah bertahan dalam ekosistem pendidikan yang minim perjumpaan lintas pemikiran dan 
tidak mendorong keterampilan berpikir kritis. Kondisi inilah yang dialami Ahmad struktur sosial, 
literatur apologetik, jaringan aktivisme tarbiyah, dan tradisi pesantren yang ia masuki sejak kecil 
menciptakan ekologi keagamaan yang menutup kemungkinan dialog. Pada titik ini, rigiditas 
ideologis Ahmad merupakan produk dari habitus keilmuan yang diperkuat oleh sistem pendidikan 
yang tidak memberikan ruang bagi keragaman interpretasi, menunjukkan bagaimana fondasi 
fundamentalisme dibentuk secara kultural, pedagogis, dan emosional sekaligus. 
Fase Krisis Eksistensial: Kejutan Intelektual dan Pertemuan Lintas Iman  

Transformasi Ahmad memasuki babak baru ketika ia mengikuti pelatihan pendidikan 
multikultural tingkat nasional. Program tersebut mempertemukannya dengan tokohtokoh lintas 
agama yang jauh dari gambaran negatif yang selama ini ia yakini. Mereka santun, cerdas, dan 
menunjukkan kedalaman spiritual yang tidak kalah dengan apa yang ia temukan dalam tradisinya 
sendiri. Pertemuan langsung ini membongkar konstruksi ideologis yang bertahuntahun 
ditanamkan dalam dirinya, karena realitas yang ia lihat tidak selaras dengan narasi ancaman yang 
selama ini ia baca dan ia dengar. Di titik inilah Ahmad mulai merasakan shock, yakni benturan 
antara pengalaman empiris dan keyakinan dogmatis yang ia pelihara. 

Diskusi intensif yang ia ikuti selama pelatihan menjadi pemicu disonansi kognitif yang 
kuat. Ahmad mulai mempertanyakan apakah konsep “kebenaran tunggal” yang selama ini ia pegang 
benarbenar mencerminkan realitas keberagamaan yang kompleks. Interaksi yang penuh 
penghormatan membuatnya menyadari bahwa keimanan tidak selalu terukur dari identitas formal 
seseorang, tetapi dari etika dan tindakan nyata. Pertanyaan demi pertanyaan mulai muncul dalam 
benaknya mengapa orang yang berbeda agama dapat menunjukkan akhlak mulia? Mengapa narasi 
ancaman yang ia konsumsi bertahuntahun tidak sesuai dengan kenyataan? Ketegangan batin ini 
menjadi awal dari proses refleksi mendalam dalam dirinya. 

Disonansi ini kemudian berkembang menjadi krisis eksistensial yang mengguncang 
struktur keyakinannya. Ahmad mulai meragukan cara pandang hitamputih yang selama ini ia 
jadikan pedoman, serta merenungi kemungkinan bahwa Islam tidak sesempit kerangka ideologis 
yang ia anut. Ia tersentuh oleh pengalaman spiritual para peserta lain yang berbicara tentang kasih, 
keadilan, dan kemanusiaan. Pada tahap ini, ia tidak hanya mengalami krisis pemikiran, tetapi juga 
krisis identitas, karena ia harus menghadapi kemungkinan bahwa dirinya telah menolak 
kompleksitas realitas demi kenyamanan doktrin. Rasa tidak nyaman ini merupakan ciri khas dari 
proses dekonstruksi ideologis. 

Penelitian Ghazali (2021) menegaskan bahwa encounter lintas iman memiliki peran 
signifikan dalam mengikis eksklusivisme dan membuka ruang bagi transformasi kesadaran. 
Temuan tersebut selaras dengan pengalaman Ahmad: perjumpaan personal dengan “yang lain” 
justru menjadi jembatan menuju pemahaman diri yang lebih jujur dan terbuka. Krisis yang 
dialaminya bukanlah akhir, tetapi pintu menuju ekspansi epistemik. Pada fase ini, Ahmad mulai 
melihat keragaman bukan sebagai ancaman, melainkan sebagai cermin untuk memahami kembali 
esensi keimanan dan posisi dirinya sebagai pendidik agama di tengah masyarakat yang plural. 

Krisis eksistensial yang dialami Ahmad menegaskan bahwa perjumpaan antariman bukan 
hanya berdampak pada perluasan wawasan, tetapi dapat mengguncang struktur keyakinan 
seseorang hingga pada level identitas. Temuan Hasibuan (2020) menjelaskan bahwa interaksi 
langsung dengan pemeluk agama lain dapat memunculkan moral shock, yaitu keguncangan moral 
akibat melihat realitas yang bertolak belakang dengan stereotip yang selama ini diyakini (Hasibuan, 
2020). Selain itu, penelitian Al Makin (2021) membuktikan bahwa perjumpaan lintas iman yang 
intensif mampu mengikis rasa permusuhan simbolik yang sering dihasilkan oleh kelompok 
keagamaan eksklusif. Dalam konteks Ahmad, pengalaman ini menunjukkan bagaimana 
epistemologi tertutup yang ia bangun sejak remaja tidak mampu bertahan ketika dihadapkan pada 
realitas sosial yang lebih kompleks. Krisis yang terjadi justru menjadi titik balik yang membuka 
pintu bagi refleksi mendalam. Dengan demikian, tahap ini menunjukkan bahwa transformasi 
keagamaan sering kali muncul bukan melalui argumentasi teologis semata, tetapi melalui 
pengalaman sosial yang mengoyak doktrin lama dan memaksa individu menghadapi kerumitan 
dunia nyata. 
Fase Ekspansi Epistemik: Dari Literal ke Kontekstual  

Perjalanan intelektual Ahmad memasuki fase baru ketika ia mulai membuka diri terhadap 
literatur yang berbeda dari sumbersumber apologetik yang selama ini mendominasi bacaan 



 

143 
 

hariannya. Ia membaca karyakarya pemikir Muslim moderat seperti Nurcholish Madjid, Quraish 
Shihab, Bassam Tibi, dan Abdullah Saeed. Melalui karyakarya tersebut, Ahmad menyadari bahwa 
Islam tidak pernah hadir sebagai tradisi pemikiran yang tunggal dan beku, tetapi sebagai diskursus 
yang dinamis dan kaya ragam interpretasi. Kesadaran ini menjadi pintu masuknya menuju model 
keberagamaan yang lebih inklusif dan reflektif. 

Dalam proses pembacaan intensif itu, Ahmad mulai memahami bahwa teks keagamaan 
tidak selalu dapat dipahami secara literal. Para pemikir yang ia pelajari menekankan bahwa makna 
teks sering kali terkait erat dengan konteks historis, sosial, dan budaya tempat teks itu diturunkan. 
Kesadaran ini menggugurkan cara pandang lama Ahmad yang selalu memisahkan teks dari realitas 
sosial. Ia melihat bahwa tanpa mempertimbangkan konteks, seseorang mudah terjebak pada 
kesimpulan kaku yang justru menjauhkan agama dari tujuan kemanusiaannya. 

Pada tahap ini, Ahmad mulai menyadari bahwa keragaman adalah bagian dari sunnatullah 
yang memiliki fungsi peradaban. Keragaman pikiran, mazhab, dan tradisi bukanlah indikasi 
penyimpangan, melainkan tanda bahwa umat manusia diberi ruang untuk berijtihad sesuai 
kebutuhan zaman. Kesadaran ini menggeser paradigma keberagamaan Ahmad dari orientasi 
eksklusif ke arah keterbukaan epistemik. Ia mulai melihat bahwa perbedaan tidak mengurangi 
kemurnian agama, tetapi justru memperkaya cara manusia memahami pesan Ilahi. 

Konsep maqāṣid alsyarī‘ah yang ia pelajari turut memperluas horizon keagamaannya. 
Ahmad mulai memahami bahwa agama tidak berhenti pada dimensi hukumistik yang selama ini ia 
prioritaskan, melainkan memiliki tujuan luhur seperti keadilan, kemaslahatan, dan penghormatan 
terhadap martabat manusia. Paradigma maqāṣid ini membuatnya melihat ajaran akidah secara 
lebih utuh bukan sekadar dogma yang harus ditaati, tetapi sebagai nilainilai moral yang harus 
diwujudkan dalam kehidupan sosial. Pendekatan ini menuntunnya untuk mengaitkan antara 
dimensi spiritual dan etis dalam memahami agama. 

Pengalaman ekspansi intelektual ini sejalan dengan pendapat Saeed (2019) yang 
menegaskan bahwa pembacaan kontekstual akan menumbuhkan kesadaran etis seorang Muslim 
dalam memahami ajaran agama. Ahmad merasakan langsung implikasinya: ia tidak lagi melihat 
Islam dalam kerangka legalistik semata, tetapi sebagai sistem nilai yang menuntut pemaknaan 
ulang sesuai kebutuhan zaman. Ekspansi epistemik ini menjadi fondasi penting bagi transformasi 
pedagogisnya sebagai guru PAI membawanya dari pengajar yang dogmatis menuju pendidik yang 
reflektif, dialogis, dan humanis. 

Tahap ekspansi epistemik yang dialami Ahmad memperlihatkan bahwa transisi dari 
pembacaan tekstual ke pembacaan kontekstual tidak hanya mengubah cara memahami teks, tetapi 
juga cara memaknai fungsi agama dalam kehidupan sosial. Studi Saeed (2019) menegaskan bahwa 
pendekatan kontekstual dalam memahami teks keagamaan memberikan ruang bagi munculnya 
etika keberagamaan yang lebih responsif terhadap dinamika zaman (Saeed, 2019). Selain itu, 
penelitian Azra (2020) mengonfirmasi bahwa pemahaman keislaman yang moderat hanya dapat 
tumbuh apabila individu terpapar pada literatur yang beragam serta memiliki kesempatan untuk 
merefleksikan pengalaman sosial secara kritis. Dalam diri Ahmad, pembacaan ulang terhadap 
tradisi tafsir, maqāṣid alsyarī‘ah, dan wacana pluralisme Islam memperkuat keyakinannya bahwa 
agama tidak pernah dimaksudkan untuk membatasi, tetapi untuk memerdekakan manusia melalui 
nilainilai kemaslahatan. Oleh karena itu, fase ini menegaskan bahwa ekspansi epistemik merupakan 
fondasi penting bagi perubahan paradigma pedagogis yang lebih humanis dan dialogis. 
Fase Transformasi Pedagogis: Pluralisme sebagai Metode Pengajaran  

Transformasi epistemik yang dialami Ahmad tidak berhenti pada level konseptual, tetapi 
mengalir ke dalam ruang kelas dan membentuk ulang keseluruhan pendekatan pedagogisnya. 
Sebagai guru akidah, ia menyadari bahwa metode indoktrinatif yang selama ini ia gunakan tidak 
hanya membatasi kreativitas siswa, tetapi juga menciptakan jarak emosional antara peserta didik 
dan nilainilai akidah itu sendiri. Dengan paradigma baru yang lebih inklusif, Ahmad mulai menata 
ulang struktur pembelajaran agar lebih manusiawi, dialogis, dan kontekstual. Dalam perubahan ini, 
ia menempatkan siswa bukan sebagai objek, melainkan sebagai subjek yang punya kapasitas 
reflektif. 

Salah satu strategi yang ia terapkan adalah diskusi reflektif. Alihalih menyampaikan 
doktrin secara satu arah, Ahmad mengajukan pertanyaan terbuka yang memancing siswa 
merenungkan hubungan antara keyakinan, pengalaman hidup, dan realitas sosial. Pendekatan ini 
menciptakan ruang aman bagi siswa untuk berbagi pandangan dan kegelisahan spiritual, sehingga 
pembelajaran tidak lagi berpusat pada hafalan dogma, tetapi pada internalisasi nilai. Model ini 



 

144 
 

sejalan dengan teori konstruktivistik yang menekankan bahwa pengetahuan dibangun melalui 
interaksi aktif antara subjek dan pengalaman. 

Selain diskusi reflektif, Ahmad mengintegrasikan studi kasus sebagai bagian dari 
pembelajaran akidah. Ia membawa isuisu kontemporer seperti intoleransi, ujaran kebencian, 
penyalahgunaan agama, radikalisme, dan konflik antaragama ke dalam kelas. Siswa diajak 
menganalisis permasalahan tersebut menggunakan perspektif nilainilai akidah, seperti keadilan, 
kasih sayang, dan kemaslahatan. Dengan demikian, akidah dipahami bukan sebagai seperangkat 
konsep abstrak, melainkan sebagai pijakan etis yang membimbing tindakan sosial. Pendekatan ini 
menghubungkan teologi dengan konteks aktual kehidupan. 

Ahmad juga menerapkan pendekatan empatik, yaitu mengajak siswa memahami perspektif 
orang lain, terutama kelompok yang berbeda agama atau pemikiran. Ia menekankan bahwa empati 
bukan bentuk relativisme akidah, tetapi ekspresi kematangan spiritual. Dalam proses ini, siswa 
belajar bahwa memahami tidak berarti menyetujui; mendengarkan tidak berarti menyerah pada 
relativisme; dan menghormati tidak berarti kehilangan identitas. Pendekatan empatik ini terbukti 
membantu siswa mengembangkan pola keberagamaan yang ramah, inklusif, dan adaptif terhadap 
keragaman sosial di sekitarnya. 

Selanjutnya, Ahmad memberikan perhatian besar pada integrasi nilai kemanusiaan dalam 
pembelajaran akidah. Ia menegaskan bahwa inti akidah adalah menumbuhkan manusia yang 
berakhlak, menjunjung nilai kemaslahatan, dan menjaga martabat sesama. Ia mengutip prinsip 
maqāṣid alsyarī‘ah untuk memperlihatkan bahwa iman tidak hanya mengatur hubungan manusia 
dengan Tuhan, tetapi juga hubungan antar manusia. Dengan cara ini, siswa melihat bahwa nilai 
teologis dan nilai kemanusiaan bukan dua hal yang saling bertentangan, melainkan saling 
memperkuat. 

Dalam tahap pedagogis lanjutan, Ahmad memperkenalkan dialog perbandingan agama 
yang dilakukan dengan pendekatan akademik dan tanpa merendahkan pihak lain. Dialog ini tidak 
bertujuan mencari siapa yang paling benar, tetapi memahami bahwa setiap agama memiliki 
struktur moral dan spiritual yang dapat dihormati. Aktivitas ini menguatkan pemahaman siswa 
bahwa iman yang matang adalah iman yang mampu berdialog, bukan iman yang defensif. Ruang 
kelas pun berubah menjadi arena pembentukan spiritualitas kritis sekaligus toleran. 

Seluruh strategi pedagogis yang ia terapkan sejalan dengan paradigma moderasi beragama 
Kemenag (2021), yang menekankan keseimbangan, kemaslahatan, penghargaan terhadap 
keragaman, dan penolakan terhadap sikap ekstrem. Melalui transformasi ini, Ahmad berhasil 
membangun model pembelajaran akidah yang tidak hanya menjaga kemurnian iman, tetapi juga 
memperluas wawasan kemanusiaan siswa. Ia membuktikan bahwa akidah dapat diajarkan secara 
ilmiah, dialogis, dan inklusif tanpa kehilangan esensi spiritualnya. Transformasi pedagogis ini 
menjadi puncak konkret dari perjalanan diametralnya sebagai guru yang beralih dari 
fundamentalisme menuju pluralisme humanistik. 

Transformasi pedagogis dalam diri Ahmad membuktikan bahwa perubahan cara berpikir 
seorang guru secara langsung memengaruhi kualitas interaksi pembelajaran di kelas. Studi Dewi & 
Wekke (2021) menunjukkan bahwa guru PAI yang mengadopsi pendekatan dialogis dan 
humanistik mampu meningkatkan empati, kemampuan reflektif, dan toleransi siswa secara 
signifikan (Dewi & Wekke, 2021). Selain itu, riset Kemenag (2021) mengenai moderasi beragama 
dalam pendidikan menemukan bahwa guru yang memiliki pemahaman pluralistik tidak hanya 
mengurangi potensi radikalisasi di lingkungan sekolah, tetapi juga menciptakan kultur kelas yang 
lebih sehat secara psikologis. Dalam konteks Ahmad, perubahan pedagogis ini merupakan bentuk 
integrasi antara pengalaman batinnya yang panjang dengan tanggung jawab profesional sebagai 
pendidik. Ia tidak lagi melihat akidah sebagai dogma yang harus dipaksakan, melainkan nilai moral 
yang harus dihidupkan dalam relasi antarmanusia. Penegasan ini menunjukkan bahwa pluralisme 
bukan hanya orientasi intelektual, tetapi juga metode pendidikan yang membentuk karakter 
peserta didik agar mampu hidup dalam masyarakat multikultural. 
Sintesis Diametral: Model Guru Pluralis Humanistik 

Transformasi diametral yang dialami Ahmad membawa pada kelahiran sosok guru akidah 
yang memadukan ketegasan prinsip dengan keluasan pandangan. Setelah melalui perjalanan 
panjang dari fundamentalisme menuju pluralisme, ia menyadari bahwa posisinya sebagai pendidik 
bukan hanya menyampaikan dogma, tetapi juga membentuk horizon keberagamaan yang sehat 
bagi peserta didik. Ketegasan prinsip tetap ia pegang, terutama terkait ajaran inti tauhid dan esensi 
keimanan, namun ketegasan itu tidak lagi bersifat eksklusif. Ia berubah menjadi pribadi yang 



 

145 
 

mampu menyampaikan ajaran Islam secara mantap tanpa terjebak pada pola pikir biner: benar–
salah, kita–mereka, atau selamat–sesat. Ketegasan dalam prinsip kini berjalan seiring dengan 
keluasan pandangan. 
Selain tegas dalam prinsip, Ahmad juga menampilkan kelembutan dalam pendekatan. Ia menyadari 
bahwa peserta didik tidak dapat didekati dengan pola otoriter seperti masamasa fundamentalisnya 
dulu. Pengalaman panjang memahami keragaman pemikiran Islam membuatnya lebih sabar dalam 
menghadapi perbedaan pemahaman siswa, dan tidak memaksa mereka menerima pandangan 
tertentu secara mutlak. Ia mengubah gaya komunikasi, dari instruktif menjadi dialogis, dari 
menekan menjadi merangkul, dan dari memberi perintah menjadi memberi ruang eksplorasi. 
Kelembutan ini bukan tanda kompromi terhadap akidah, tetapi cara untuk menumbuhkan 
kedewasaan beragama melalui pendekatan psikologis yang sehat. 

Dalam ranah dialog, Ahmad kini menunjukkan inklusivitas yang kuat. Ia mengajarkan 
kepada peserta didik bahwa memahami perbedaan bukan hanya bagian dari ilmu sosial, tetapi 
bagian dari akidah itu sendiri karena Allah menciptakan manusia bersukusuku dan 
berbangsabangsa agar mereka saling mengenal, bukan saling meniadakan. Materi akidah yang 
sebelumnya ia ajarkan secara monolitik kini diperkaya dengan perspektif perbandingan teologis 
dan wacana keragaman intraIslam. Ia menekankan bahwa perdebatan teologis di antara para 
ulama dalam sejarah Islam adalah bukti bahwa keragaman adalah bagian sah dari tradisi ilmu, 
bukan ancaman terhadap iman. 

Pengajaran Ahmad juga berkembang menjadi lebih humanis. Ia menyadari bahwa inti dari 
akidah bukan sekadar penguasaan konsep, tetapi penghayatan nilai kemanusiaan yang bersumber 
dari keimanan kepada Allah Yang Maha Pengasih. Humanisme dalam pengajaran akidah 
membuatnya menempatkan siswa sebagai subjek belajar, bukan objek ceramah. Ia lebih banyak 
menggunakan pendekatan yang membangkitkan kesadaran moral, empati, dan tanggung jawab 
sosial, sehingga pembelajaran akidah tidak lagi terasa abstrak, tetapi menyentuh kehidupan nyata 
siswa. Melalui pendekatan ini, ia menegaskan bahwa beriman berarti memanusiakan sesama. 

Sintesis diametral yang lahir dari pengalaman panjang ini menunjukkan bahwa perubahan 
ideologis berdampak langsung pada pembentukan paradigma pedagogis baru. Ahmad menjadi 
contoh bagaimana transisi dari fundamentalisme ke pluralisme tidak hanya menghasilkan 
pergeseran cara berpikir, tetapi juga perubahan metodologi mengajar. Ia mempraktikkan pedagogi 
yang memadukan kedalaman teologis dengan keluasan humanistik, sehingga pembelajaran akidah 
tidak kehilangan substansi, tetapi justru semakin relevan dengan kebutuhan zaman. Transformasi 
ini sejalan dengan gagasan Arifin (2023) bahwa perkembangan orientasi pemikiran keagamaan 
guru berbanding lurus dengan kualitas interaksi pedagogisnya. 

Pada akhirnya, model guru pluralis humanistik yang terwujud dalam diri Ahmad menjadi 
gambaran ideal tentang bagaimana guru Pendidikan Agama Islam dapat menghadapi tantangan 
modernitas tanpa kehilangan identitas keagamaannya. Ia menjaga keseimbangan antara loyalitas 
teologis dan keterbukaan intelektual, antara komitmen terhadap teks dan kepekaan terhadap 
konteks, serta antara keteguhan iman dan penghargaan terhadap perbedaan. Dengan demikian, 
Ahmad bukan hanya menjadi pengajar akidah, tetapi juga agen transformasi sosial yang mampu 
menanamkan nilainilai keislaman yang rahmatan lil ‘alamin. 

Sintesis diametral yang terbentuk dalam diri Ahmad menegaskan bahwa perjalanan dari 
fundamentalisme menuju pluralisme bukan sekadar perubahan ideologi, tetapi proses rekonstruksi 
identitas keagamaan dan profesional. Penelitian Arifin (2023) menunjukkan bahwa orientasi 
keagamaan guru memiliki korelasi langsung dengan gaya mengajar, kemampuan membangun 
dialog, serta sikap terhadap keragaman (Arifin, 2023). Begitu pula studi Nurcholis (2022) 
menegaskan bahwa guru yang mampu menggabungkan komitmen teologis dengan keterbukaan 
intelektual cenderung menghasilkan kultur kelas yang inklusif dan membebaskan. Dengan 
demikian, posisi Ahmad sebagai guru pluralis humanistik menunjukkan bahwa transformasi 
ideologis dapat melahirkan model pendidikan agama yang relevan, berakar pada tradisi Islam, 
tetapi tetap terbuka terhadap modernitas. Pada tahap akhir perjalanannya, Ahmad menjadi 
representasi konkret guru PAI abad ke21: tegas dalam prinsip, luas dalam pandangan, dan lembut 
dalam pendekatan, sehingga keberadaannya menjadi jembatan antara iman dan kemanusiaan. 
 
KESIMPULAN 

Berdasarkan naratif biografis yang dikonstruksi melalui metodologi diametral, penelitian 
ini menyimpulkan bahwa transformasi ideologis seorang guru Pendidikan Agama Islam (PAI) dari 



 

146 
 

fundamentalisme menuju pluralisme dalam pengajaran akidah merupakan sebuah proses dinamis, 
reflektif, dan multidimensi yang tidak terjadi secara instan, melainkan melalui pergulatan 
epistemik, krisis eksistensial, dan ekspansi wawasan yang berlangsung dalam kurun waktu 
panjang. Perjalanan diametral Ahmad Burhan menunjukkan bahwa pergeseran dari pemahaman 
keagamaan yang rigid, tekstual, dan eksklusif menuju paradigma yang inklusif, kontekstual, dan 
humanistik dipicu oleh serangkaian momen kritis, seperti perjumpaan lintas iman, keterbukaan 
terhadap literatur dan wacana keislaman yang beragam, serta refleksi mendalam terhadap 
hubungan antara teks, konteks, dan realitas sosial yang plural. Transformasi ini pada akhirnya tidak 
hanya mengubah cara pandang teologis guru, tetapi juga secara fundamental merekonstruksi 
orientasi dan praktik pedagogisnya di dalam kelas, mendorong peralihan dari metode pengajaran 
yang indoktrinatif dan monologis menjadi pendekatan yang dialogis, reflektif, empatik, dan 
berpusat pada nilainilai kemanusiaan universal. Dengan demikian, sintesis yang dicapai sebagai 
guru pluralishumanistik)menunjukkan bahwa komitmen pada akidah dapat beriringan dengan 
keterbukaan intelektual dan penghargaan terhadap keragaman, sekaligus menegaskan peran 
strategis guru PAI sebagai agen moderasi beragama yang mampu membangun kesadaran 
keislaman yang rahmatan lil ‘alamin, relevan dengan konteks kemajemukan Indonesia, dan 
berkontribusi pada pendidikan akidah yang tidak hanya mempertahankan kemurnian iman tetapi 
juga memanusiakan peserta didik dalam kehidupan sosial yang kompleks. 
 
REFERENSI 
Abdullah, M. A. 2018. Teori Transformasi Kesadaran dalam Pendidikan Islam Kontemporer. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
Al Makin. 2021. “Perjumpaan Lintas Iman dan Pengikisan Permusuhan Simbolik Kelompok 

Eksklusif.” Jurnal Studi Agama dan Masyarakat 15(2): 112–130. 
Amri, U. 2020. “Media Digital, Wacana Keagamaan, dan Persimpangan Epistemik Guru di 

Indonesia.” Jurnal Pendidikan Islam 8(1): 45–62. 
Anwar, S. 2022. “Refleksi Teologis dan Pembentukan Cara Pandang Humanis dalam Pendidikan 

Agama.” Jurnal Akidah dan Tasawuf 10(2): 89–104. 
Arifin, S. 2023. Metodologi Diametral: Pendekatan Naratif dalam Studi Transformasi Ideologi. 

Jakarta: Rajawali Press. 
Asy’ari, H. 2020. “Moderasi Beragama dalam Kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI).” Jurnal 

Pendidikan Karakter 10(2): 145–160. 
Azra, A. 2020. “Literasi Keagamaan yang Moderat: Eksposur Literatur dan Refleksi Kritis.” Jurnal 

Pemikiran Islam 25(1): 34–52. 
Dewi, R., dan I. S. Wekke. 2021. “Pengaruh Pendekatan Dialogis Guru PAI terhadap Empati dan 

Toleransi Siswa.” Jurnal Ilmiah Pendidikan 14(3): 301–315. 
Fauzi, A. 2021. “Pergulatan Intelektual Guru dalam Reinterpretasi Teks Akidah.” Jurnal Studi Islam 

12(2): 178–195. 
Firdaus, M. 2022. “Pelatihan Guru untuk Pedagogi Moderat dan Inklusif dalam Kurikulum PAI.” 

Jurnal Kebijakan Pendidikan 9(1): 77–92. 
Ghazali, M. 2021. “Peran Encounter Lintas Iman dalam Transformasi Kesadaran Eksklusif.” Jurnal 

Psikologi Islam 8(2): 215–230. 
Habibi, M. 2021. “Pembentukan Identitas Keagamaan Defensif melalui Pembelajaran Doktriner.” 

Jurnal Sosial Humaniora 5(2): 134–149. 
Hafidz, A. 2022. “Pergeseran Hermeneutika dari Literal ke Kontekstual dalam Penafsiran Teks 

Agama.” Jurnal Ulumul Qur’an 18(1): 56–72. 
Hamid, A. 2020. “FaseFase Dialektis dalam Transformasi Ideologi Guru.” Jurnal Filsafat Pendidikan 

11(3): 201–218. 
Hamzah, N. 2017. “Domain Pedagogis dalam Transformasi Mengajar Guru Agama.” Jurnal Inovasi 

Pendidikan 4(2): 99–114. 
Hasan, N. 2019. “Perjalanan Ideologis Guru dari Eksklusivisme Menuju Inklusivisme.” Jurnal 

Pendidikan Islam 7(2): 167–185. 
Hasibuan, R. 2020. “Moral Shock: Keguncangan akibat Benturan Stereotip dan Realitas dalam 

Interaksi Antariman.” Jurnal Sosiologi Agama 14(1): 45–63. 
Kementerian Agama Republik Indonesia. 2021. Panduan Implementasi Moderasi Beragama dalam 

Pendidikan Agama. Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Islam. 



 

147 
 

Latief, J. 2022. “Integrasi Nilai Pluralisme dan Peningkatan Kompetensi Sosial Siswa.” Jurnal 
Penelitian Pendidikan 19(2): 233–248. 

Mahfud, C. 2021. “Tantangan Institusional bagi Guru yang Mengadopsi Pendekatan Pluralistik.” 
Jurnal Manajemen Pendidikan 8(3): 311–327. 

Mujiburrahman. 2022. “Fundamentalisme dan Gaya Pengajaran EksklusifNormatif Guru PAI.” Jurnal 
Kajian Pendidikan Islam 10(1): 88–105. 

Mulyadi, Y. 2019. “Pengalaman Subjektif dan Emosional dalam Transformasi Keagamaan Guru.” 
Jurnal Psikologi Pendidikan 6(2): 155–170. 

Mutakin, A. 2020. “Pola Pengajaran Rigid Guru Berlatar Pendidikan Pesantren Skripturalis.” Jurnal 
Tradisi Keilmuan Islam 12(2): 189–205. 

Muzakkir, F. 2020. “Warisan Ideologis Konservatif dari Jaringan Organisasi Keagamaan 
Skripturalis.” Jurnal Sejarah dan Budaya 15(1): 67–84. 

Nurcholis, M. 2022. “Guru dengan Komitmen Teologis dan Keterbukaan Intelektual dalam 
Menciptakan Kultur Kelas Inklusif.” Jurnal Pembelajaran Inovatif 9(1): 44–60. 

Nurlaila, S. 2021. “Pergulatan Batin dan Ambiguitas Psikologis dalam Perubahan Keyakinan.” Jurnal 
Kajian Psikologi 7(3): 278–294. 

Rahman, F. 2019. “Paradigma Pengajaran InklusifDialogis dalam Konteks Sosial Indonesia.” Jurnal 
Pendidikan Multikultural 5(2): 123–140. 

Riessman, C. K. 2020. Narrative Methods for the Human Sciences. 2nd ed. Thousand Oaks: Sage 
Publications. 

Saeed, A. 2019. “Pembacaan Kontekstual dan Kesadaran Etis dalam Pemahaman Ajaran Agama.” 
International Journal of Islamic Thought 15(1): 22–38. 

Said, H. 2019. “Conceptual Interview dan Konstruksi Pola Empiris dalam Penelitian Naratif.” Jurnal 
Metodologi Penelitian Kualitatif 4(2): 134–150. 

Shihab, M. Q. 2019. “Pluralisme sebagai Paradigma Pendidikan Akidah yang Menekankan Toleransi 
dan Keadilan.” Jurnal Tafsir 11(3): 201–220. 

Wahyudi, J. 2020. “Literatur Moderasi Beragama dan Deradikalisasi Pemikiran.” Jurnal Keamanan 
Nasional 6(2): 178–196. 

Yusuf, M. 2016. “Metodologi Naratif untuk Memahami Perubahan Ideologis yang Dinamis dan 
Berlapis.” Jurnal Filsafat 22(1): 33–49. 

Zayadi, A. 2019. “Fundamentalisme dalam Ekosistem Pendidikan yang Minim Perjumpaan Lintas 
Pemikiran.” Jurnal Pendidikan dan Keagamaan 13(2): 267–285. 


